

المُجَاهِدُ  
في  
شَرْحِ القَوَاعِدِ الْمُثُلِّيِّ  
في صِفَاتِ اللَّهِ وَأَسْمَاءِ الْجُنُونِ  
لِلْعَالَمِ الْمَعْظَمِ مُحَمَّدِ صَالِحِ الْغَيْمَانِ

تألِيفُ  
كَامِلَةِ الْكَوَارِيِّ

طَارَابِنِ حَذْرَمَ







# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

والحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه

وبعد :

فما أجمل العمل إذا أتقن، وما أجمل السعي إذا أحسن، وما أروع البحث عن الحق، والغوص على درر المعرفة، والظفر بنيل ثمار العلم وأحسن من ذلك توفيق الله عبده للصراط المستقيم، وتسديده للنهج القويم، الذي سار عليه سلفنا الصالح شرعة و منهاجاً وعلماء وإيماناً وأدباً وأخلاقاً.

وقد اطلعت على كتاب (المجلل في شرح القواعد المثلثى في صفات الله وأسمائه الحسنى) لطالبية علم الشريعة، وجامعة فرائد الميراث النبوى كاملة الكواري، فوجدت تأليفها عجباً في حسنه، مشرقاً في بيانه، لا يجد القاريء منه عوجاً ولا أمتاً، فقد استقصت المراجع، ونوعت مصادر شرحها لغةً ونحواً وتفسيراً وأدباً وأصولاً، بتحقيق وتأصيل وتدقيق وتفصيل وصبر ودأب وذكاء، يشهد له كل من أمعن النظر في التأليف فجاء تماماً على الذي هو أحسن، يكاد شرحها يضيء ولو لم تمسسه نار المادحين، أقول هذا بعد تقليب نظر، وثبتات فكر، وكثرة تأمل، ويصح في المؤلفة وفي أمثالها من النساء الصالحات قول أبي الطيب المتنبي :

ولو أن النساء كمن عرفنا      لفضلت النساء على الرجال  
فما الثانية لاسم الشمس عيب      ولا التذكير فخر للهلال  
وقد رزق هذا البحث سعادة، لأمور اجتمعت فيه، فبابه أجل الأبواب، وهو الحديث عن أسماء الله وصفاته جل في علاه، وهذا أفضل

العلوم، وغاية المطالب، ونهاية المقاصد، ثم مقدم المتن سماحة شيخ العصر وإمام الوقت الشيخ عبد العزيز بن باز أكرم الله نزله، وأجزل مثوبته، وصاحب المتن العلامة الفقيه الشيخ محمد الصالح بن عثيمين ثم جاء الشرح آية في الحسن، يسر الناظرين، وشامة في الإتقان، يبهج الباحثين، فالحمد لله على أن سهل لمن شاء من عباده صيانة هذه الشريعة، والذب عن الملة، وخدمة هذه التركة النبوية الشريفة، أجزل الله للجميع أجراً، ورفع لهم بها ذكراً، ووضع عنهم بها وزراً، وجعلها لهم عنده ذخراً، والله أعلم.

كتبه

أبو عبدالله عائض بن عبد الله القرني  
الرياض ١٤٢٠ / ٤ / ١٧

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين والصلاه والسلام على أشرف الأنبياء  
والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين . وبعد ، ،  
فقد وصل إليّ منذ شهور كثيرة هذا الكتاب الذي جاء شرحاً أو حاشية  
على كتاب شيخنا الشيخ محمد الصالح العثيمين - حفظه الله ووفقه - القواعد  
المثلى وقد جعلته المؤلفة الفاضلة كاملة الكواري بعنوان «المجلل في شرح  
القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسنی» - وقد ظنته - أول ما رأيته -  
شرحاً عاماً يقوم به بعض طلبة العلم ليحصل لهم شرف الانتساب إلى شيخنا  
عن طريق شرح أحد كتبه .

ولكن بعد أن قطعت في قراءة هذا الشرح شوطاً تبين لي أنني أمام  
كتاب من طالبة علم متمكنة في علوم الآلة وفي علوم الشريعة والعقيدة -  
زادها الله علمًا وعملاً وإخلاصاً - ولذا عدت إلى الكتاب أقرأه من جديد ،  
وبعد قراءته جرت مكاتبة مع المؤلفة حول بعض وجهات النظر التي تقبلتها  
بتراحاب وسعة صدر .

وهذا الشرح الذي بين يديك أخي القاريء ، حوى فوائد عديدة ،  
ونكت جميلة ، وتنبيهات مهمة ، وزيادات في البيان والتوضيح لما في الأصل  
المشروع .

وترجع أهمية هذا الشرح الممتع إلى أمور ثلاثة :-

أحدها: أنه شرح لكتاب في قواعد الأسماء والصفات وهو من أشمل  
وأفضل ما كتب في هذا الباب - حسب علمتنا - ويکفي الكتاب أهمية أن  
مؤلفه شيخنا الفاضل ، وقد كتب الله القبول لهذا الكتاب على صغر حجمه  
وانفع به عموم المسلمين وطلاب العلم بشكل خاص .

الثاني: أن الشارحة الفاضلة اتخذت طريقة جيدة في الشرح تبعد عنه الملل الذي يقع في بعض شروح الكتب حيث تشرح كل الكلمات الواضحة وغير الواضحة في المتن أما هي فقد جاء شرحها على طريقة نافعة لطلاب العلم خاصة ولعلوم المطلعين عليه حيث اشتمل شرحها على:

أ - تعليقات وحواشى على الكتاب المشروح، وهي تعليقات مشتملة على فوائد جمة، وتخريجات نافعة، يلمسها القاريء، وقد يشعر وقد يرى أن الحاجة ماسة إليها لإزالة غموض، أو بيان لفهم خاطيء، أو رد على مخالف - وهكذا.

ومعلوم أن الكتب الواضحة - ككتاب الشيخ المشروح - لا يحتاج في الغالب إلى شرح لأنها مشتمل على الشرح والتوضيح والمثال، فلا حاجة إلى شرح كل كلمة أو عبارة أو مثال مرة أخرى.

ومن ثم جاءت طريقة المؤلفة - وفقها الله - محصلة لفوائد بعيدة عن السأم والملل الذي يأتي من شرح الواضحت.

ب - ملاحق لكل فصل أو قاعدة، ضمانتها عدداً من الفرائد والفوائد والمسائل النافعة، جعلتها على شكل مسائل مستقلة، وإن كان قد جاء ذكرها في الكتاب المشروح، ويزد في عرض هذه القواعد الملحة سعة العلم وطول الاباع في الاستفادة من كتب العلم المختلفة وعلى رأسها كتب أئمة السنة قديماً وحديثاً.

الثالث: تنوع الفوائد الموجودة في هذا الشرح بقسميه: التعليقات والملاحق، حيث اشتملت على فوائد نحوية ولغوية، وبلاطية، وحديثية، وعقدية، وأقوال المخالفين عند الحاجة مع الرد والبيان، إضافة إلى تنوع المصادر وكثرتها.

ولعل الاطلاع على مثل هذا الشرح من أخت فاضلة يحفز طلاب العلم إلى ضرورة التميز والقوة في طلب العلم مع التركيز على علوم الآلة وخاصة النحو والصرف - حتى لا يحتاج أهل البدع على بعض أهل السنة

المعاصرين عندما يرون ضعفهم في هذه العلوم أو بعضها . والعلم - مهما علا وسما - إذا قدم بآلة مشوهة أو مكسرة صار عرضة لتندر المتندرين ، وربما كان سبباً في رد الحق الذي جاء به صاحبه . وأخيراً فهذه طريقة في الشرح متميزة ، تعطي الفائدة دون ملل ، وتحترم القارئ ووقته ، وهي ليست جديدة فقد كانت قدّيماً يفعلها بعض الشرّاح حيث يأتون بالفوائد عند الحاجة إليها دون تكرار .

أسأل الله تعالى أن يبارك لصنع الأخـت الفاضلة وفي علمـها وأن ينفعـها وينفعـ المسلمين بعلـمـها ، وأن يرزـقـنا جـمـيعـاً الـاستـقـامةـ علىـ السـنـةـ وـمنـهـاجـ السـلـفـ الصـالـحـ ، ثمـ أـسـأـلـهـ تـعـالـىـ أنـ يـجـزـلـ المـثـوـبةـ لـشـيـخـنـاـ الشـيـخـ مـحـمـدـ صـالـحـ العـثـيمـيـنـ عـلـىـ عـلـوـمـ النـافـعـةـ ، وـأـنـ يـوـفـقـنـاـ جـمـيعـاـ إـلـىـ الـعـلـمـ وـالـعـلـمـ وـالـثـبـاتـ عـلـىـ الـحـقـ وـالـسـنـةـ .

وصلـىـ اللـهـ عـلـىـ نـبـيـنـاـ وـآلـهـ وـصـحـبـهـ وـسـلـمـ .

كتـبـهـ / دـ. عبدـ الرـحـمـنـ الصـالـحـ المـحـمـودـ  
الـرـيـاضـ فـيـ ٢٠/١٢/١٤٢٠ هـ

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله، وعلى آله وأصحابه ومن  
اهتدى بهداه.  
أما بعد:

فقد اطلعت على المؤلف القيم الذي كتبه صاحب الفضيلة العلامة أخونا  
الشيخ محمد بن صالح العثيمين في الأسماء والصفات وسماه «قواعد المثلث  
في صفات الله وأسمائه الحسنى». وسمعته من أوله إلى آخره فألفيته كتاباً جليلاً  
قد اشتمل على بيان عقيدة السلف الصالح في أسماء الله وصفاته، كما اشتمل  
على قواعد عظيمة وفوائد جمة في باب الأسماء والصفات وأوضاع معنى المعية  
الواردة في كتاب الله تعالى الخاصة وال العامة عند أهل السنة والجماعة وإنها حقيقة  
على حقيقتها لا تقتضي امتزاجاً واحتلاطاً بالمخلوقين بل هو سبحانه فوق عرشه  
كما أخبر عن نفسه وكما يليق بجلاله سبحانه وإنما تقتضي علمه واطلاعه  
وإحاطته بهم وسماعه لأقوالهم وحركاتهم وبصره بأحوالهم وضمائرهم وحفظه  
وكلاعه لرسله وأوليائه المؤمنين ونصره لهم وتوفيقه لهم إلى غير ذلك مما  
تقتضيه المعية العامة والخاصة من المعانى الجليلة والحقائق الثابتة لله سبحانه،  
كما اشتمل على إنكار قول أهل التعطيل والتشبيه والتتمثيل وأهل الحلول  
والاتحاد فجزء الله خيراً وضاعف موثقته وزادنا وإياه علماً وهدى وتوفيقاً ونفع  
بكتابه القراء وسائر المسلمين إنه ولـي ذلك وال قادر عليه قاله مملـيه الفقير إلى الله  
تعالى عبد العزيز بن عبد الله بن باز سامحة الله.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآلـه وصحبه.

١٤٠٤/١١/٥

الرئيس العام  
لإدارات البحوث العلمية والإفتاء  
والدعوة والإرشاد



تمهید

## تمهيد

وقد نظمت فيه ثلاثة أشياء:

- ١ - إهداء للمؤلف يتضمن سبب تأليف الكتاب.
- ٢ - نظم الأسماء الحسني ليسهل حفظها.
- ٣ - نظم قواعد الكتاب في الأسماء والصفات وفي أدلةهما.

أولاً: الإهداء:

ورحمة من ربنا تبارك  
المنقني محمد بن صالح  
هديّة لكم لتقبلوها  
لمثلها اللبيب لا يرتاب  
جالسة مع كرام القوم  
وشيخ الإسلام فنعم المجمع  
لك التي سميتها البداية<sup>(١)</sup>  
فسبق الإمام ثم نحلّك  
ثُمَّتْ ناداني مناد صاعد  
لك وأيضاً رفعه في الأجل  
بحتاج للشرح فيجلو المعنى  
وهو جلي للنبي العارف  
أحب جهذاك الذي قد عظما

مني سلام طيب مباركا  
لحضرة الشيخ الكريم الصالح  
وبعد ذي حاشية أدعوهما  
حفزني لفعلها أسباب  
فأولاً رأيتني في النوم  
أنت وأحمد الإمام الأورع  
فقلّم الإمام في البداية  
فبادر الشيخ ابن تيمية لك  
حاشبي هذى على القواعد  
يقول هذى رفعه في العاجل  
وثانياً كون الكتاب متناً  
كما ذكرت ذاك لي في الهاتف  
وثالثاً إني أحبك كما

(١) كتاب في فقه الإمام أحمد بن حنبل.

مني وادع لي بثبـٰي الخطـٰا  
أخـٰى مـٰخـٰطة كلـٰ الناسـٰ  
والانـٰشـٰفـٰ بالـٰعـٰلـٰمـٰ النـٰافـٰعـٰ  
بالـٰعـٰلـٰمـٰ أو بـٰاهـٰلـٰهـٰ أولـٰي الشرـٰفـٰ  
عـٰلـٰيـٰ إـٰذ تـٰفـٰكـٰبـٰرـٰ مـٰمـٰزـٰقـٰ  
لـٰكـٰانـٰ سـٰبـٰقاـٰ إـٰلـٰيـٰها يـٰسـٰعـٰ  
هـٰذـٰا طـٰرـٰيـٰقـٰ لـٰنـٰسـٰءـٰ أو عـٰرـٰا  
طـٰلـٰبـٰهـٰ وـٰنـٰحـٰوـٰ ذـٰلـٰكـٰ أـٰلـٰا  
مـٰنـٰ التـٰقـٰةـٰ وـٰالـٰعـٰلـٰمـٰ وـٰالـٰشـٰرـٰفـٰ  
وـٰالـٰخـٰتـٰلـٰطـٰ بـٰالـٰذـٰي يـٰهـٰمـٰ بـٰهـٰ  
تـٰعـٰلـٰيـٰهـٰ وـٰنـٰشـٰرـٰهـٰ بـٰيـٰنـٰ الـٰمـٰلـٰ  
وـٰإـٰنـٰي لـٰسـٰتـٰ لـٰهـٰ بـٰنـٰرـٰكـٰ

فـٰاقـٰبـٰلـٰ هـٰدـٰيـٰتـٰي وـٰقـٰوـٰمـٰ الـٰخـٰطـٰا  
هـٰذـٰا وـٰإـٰنـٰي كـٰنـٰتـٰ فـٰي الـٰأـٰسـٰسـٰ  
وـٰأـٰرـٰغـٰبـٰ الـٰعـٰزـٰلـٰةـٰ عـٰنـٰهـٰمـٰ قـٰاطـٰعـٰةـٰ  
وـٰإـٰنـٰي أـٰحـٰزـٰنـٰتـٰي مـٰنـٰ اـٰسـٰتـٰخـٰفـٰ  
وـٰلـٰا يـٰفـٰي بـٰقـٰدـٰرـٰهـٰمـٰ وـٰأـٰشـٰفـٰقـٰ  
وـٰلـٰو درـٰ فـٰضـٰلـٰ الـٰعـٰلـٰمـٰ قـٰطـٰعـٰاـٰ  
وـٰكـٰنـٰتـٰ أـٰعـٰجـٰبـٰ مـٰنـٰ الـٰذـٰي يـٰرـٰى  
وـٰلـٰا كـٰفـٰءـٰ لـٰدـٰيـٰهـٰنـٰ عـٰلـٰى  
يـٰذـٰكـٰرـٰ مـٰا عـٰلـٰيـٰهـٰ نـٰسـٰوـٰ السـٰلـٰفـٰ  
لـٰكـٰئـٰهـٰ دـٰفـٰعـٰنـٰي لـٰطـٰلـٰبـٰ  
وـٰحـٰمـٰلـٰهـٰ وـٰدـٰعـٰوـٰ النـٰسـٰ إـٰلـٰى  
نـٰصـٰبـٰحـٰةـٰ مـٰنـٰكـٰ أـٰنـٰتـٰ مـٰبـٰرـٰكـٰةـٰ

### ثانياً: الأسماء الحسنة :

أـٰنـٰتـٰ الـٰحـٰلـٰيـٰ الـٰعـٰالـٰمـٰ الـٰعـٰلـٰيـٰ  
أـٰنـٰتـٰ الـٰمـٰلـٰيـٰ الـٰمـٰلـٰكـٰ الـٰمـٰولـٰيـٰ الـٰوـٰلـٰيـٰ  
وـٰالـٰبـٰرـٰيـٰءـٰ الـٰخـٰالـٰقـٰ وـٰالـٰخـٰلـٰقـٰ  
الـٰمـٰؤـٰمـٰنـٰ السـٰمـٰيـٰعـٰ وـٰالـٰبـٰصـٰيرـٰ  
يـٰبـٰرـٰ بـٰالـٰطـٰيـٰفـٰ بـٰا تـٰوـٰبـٰ  
الـٰطـٰبـٰ الـٰغـٰفـٰرـٰ وـٰالـٰغـٰفـٰرـٰ  
أـٰنـٰتـٰ الـٰكـٰبـٰرـٰ الـٰوـٰاسـٰعـٰ الـٰجـٰبـٰرـٰ  
وـٰالـٰمـٰتـٰعـٰلـٰيـٰ وـٰالـٰمـٰحبـٰطـٰ وـٰالـٰشـٰهـٰيدـٰ  
وـٰالـٰحـٰقـٰ وـٰالـٰمـٰقـٰبـٰتـٰ وـٰالـٰرـٰقـٰبـٰ  
وـٰالـٰوـٰاحـٰدـٰ السـٰبـٰوحـٰ وـٰالـٰنـٰصـٰبـٰرـٰ  
وـٰالـٰآخـٰرـٰ الـٰمـٰبـٰيـٰنـٰ وـٰالـٰغـٰنـٰيـٰ  
وـٰالـٰبـٰاطـٰنـٰ الـٰوـٰدـٰدـٰ وـٰالـٰحـٰبـٰبـٰيـٰ

بـٰا اللـٰهـٰ بـٰا رـٰحـٰمـٰ بـٰا رـٰحـٰبـٰ  
أـٰنـٰتـٰ الـٰحـٰفـٰيـٰظـٰ الـٰحـٰفـٰظـٰ الـٰأـٰعـٰلـٰيـٰ الـٰعـٰلـٰيـٰ  
الـٰأـٰكـٰرـٰمـٰ الـٰكـٰرـٰيـٰمـٰ وـٰالـٰرـٰزـٰقـٰ  
الـٰقـٰدـٰرـٰ الـٰمـٰقـٰنـٰدـٰرـٰ الـٰقـٰدـٰرـٰ  
بـٰا حـٰيـٰ بـٰا قـٰبـٰيـٰوـٰ بـٰا وـٰهـٰبـٰ  
أـٰنـٰتـٰ الـٰعـٰفـٰوـٰ الـٰشـٰكـٰرـٰ الشـٰكـٰرـٰ  
أـٰنـٰتـٰ الـٰمـٰتـٰيـٰنـٰ الـٰقـٰهـٰرـٰ الـٰقـٰهـٰرـٰ  
وـٰالـٰمـٰتـٰكـٰرـٰ الـٰسـٰلـٰمـٰ وـٰالـٰحـٰمـٰدـٰ  
وـٰالـٰحـٰكـٰمـٰ وـٰالـٰحـٰكـٰمـٰ وـٰالـٰحـٰسـٰبـٰ  
وـٰالـٰحـٰكـٰمـٰ وـٰالـٰحـٰكـٰمـٰ وـٰالـٰحـٰسـٰبـٰ  
وـٰالـٰحـٰكـٰمـٰ وـٰالـٰحـٰكـٰمـٰ وـٰالـٰحـٰسـٰبـٰ  
وـٰالـٰحـٰكـٰمـٰ وـٰالـٰحـٰكـٰمـٰ وـٰالـٰحـٰسـٰبـٰ  
وـٰالـٰحـٰكـٰمـٰ وـٰالـٰحـٰكـٰمـٰ وـٰالـٰحـٰسـٰبـٰ

والقابض المقدم المؤخر  
أنت العزيز والمجيد المحسن  
والمعطى والجود والجميل  
والونر والرب الرؤوف السيد  
وما حوتة من جمال المعنى  
ولتَفْحَمْ عَنَا جُملةَ الآياتِ  
وَجَنِبْنَا دركَاتِ الضَّيْرِ

والباسط المنان والمصور  
والوارث الفتاح والمهيمين  
والشافي والرفيق والوكيل  
أنت القريب والمجيب الصمد  
ندعوك رب بالاسمي الحسنى  
لشُغْطِنَا أَكْمَلَ الْمَرَامِ  
وَرَقْنَا في درجات الخبرِ

### ثالثاً: قواعد الأسماء:

ثم صلاته على النبي  
نظمتها في ذاته<sup>(١)</sup> الانشاء

الحمد لله العلي الحبي  
وبعد ذي قواعد الأسماء

#### القاعدة الأولى:

صفاته التي علث وكملت  
له تقديرأً أو احتتمالاً

اسماؤه حسنى لأن تضمنت  
لا نقص فيها يخرم الكمالا

#### القاعدة الثانية:

دللت على الذات وأوصاف تعن  
عليه من معنى لها يجل  
وباعتبار الثاني قد تختلف

وهي أعلام على اعتبار أن  
له على اعتبار ما تدل  
وباعتبار الأل<sup>(٢)</sup> قد ترافق

#### القاعدة الثالثة:

مشتمل على أمور تخلى  
مع ثبوت حكمها في الشرعة  
 فهو على غير الأخير مشتمل

واسم على وصف تعدى دلا  
ثبته مع ثبوت الصفة  
وإن على وصف لزومي يدل

(١) لغة في اسم الإشارة كما في شرح الأشموني المطبوع مع حاشية الصبان (١٣٨/١).

(٢) الأل بضم الهمزة وتشديد اللام بمعنى الأول كما في القاموس مادة أَل ل ص ١٢٤٣ ط. الرسالة.

**القاعدة الرابعة:**

دلالة الاسم على ذات الغنى  
وبالتطابق والالتزام

**القاعدة الخامسة:**

أسماؤه موقوفة للنفل

**القاعدة السادسة:**

أسماؤه سبحانه لم تكن

**القاعدة السابعة:**

الإحاد في الأسماء ميلٌ لها  
وهو أنواع قد ابتدأها

**القاعدة الثامنة:**

الأسم إذا من صفة واحدة  
فلا تعدد لها أسماء واحدة

**القاعدة التاسعة:**

مفترض الأسماء ما ليس يصح

**القاعدة العاشرة:**

يجوز الإخبار عن الله بكل

**القاعدة الحالية عشرة:**

أسماؤه قديمة كذلك

**القاعدة الثانية عشرة:**

وبعضها دل على أكثر من

**القاعدة الثالثة عشرة:**

أسماؤه مختصة به و

يعني اتفاق في السما تماثلاً

|                                                   |                                                                             |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| وذاك أيضاً في الصفات جاء<br>نظمتها في هذه الأبيات | سميات تلخصُ الأسماء<br>رابعاً: قواعدُ الصفات:                               |
| لا نقصَ فيها أبداً بحالٍ                          | وهذه قواعدُ الصفات<br>القاعدة الأولى:                                       |
| من باب الأسماء فلا تبتدعوا                        | صفاتِه في غايةِ الكمال<br>القاعدة الثانية:                                  |
| اما ثبوتيتها العالية                              | بابُ صفاتِه تعالى أوسع<br>القاعدة الثالثة:                                  |
| لا نقصَ فيها فتعالي جلاً                          | وهي ثبوتية أو سلبية<br>فهي صفات للكمال كُلّاً<br>اما التي للسلب منها تُسندُ |
| فهي على الكمال والمدح تدلُّ                       | القاعدة الرابعة:                                                            |
| دلالةً لها ومهما اتسعت                            | اما صفاتِه الثبوتية جَلَّ                                                   |
| ما هو أكثرُ من الذي عُرِفَ                        | فكلما كثرت او تنوعت<br>ظهر من كمال من بها وصف                               |
| اما صفاتِ رِبِّنا الذاتية                         | القاعدة الخامسة:                                                            |
| والخبرية لها تنضافُ                               | وهي ذاتية أو فعلية<br>فلم يزل له بها اتصافُ                                 |
| في المثبتة لها تعلقُ                              | اما التي بالفعل منها تلحّقُ                                                 |
| ان تَنْتَهِي طَهُورُ المعرفة                      | القاعدة السادسة:                                                            |
| كمَا نَخْلُبُنا عن التعطيلِ                       | يلزم في إثباتنا كُلّ صفة<br>عن حومة التكييف والتمثيلِ                       |

**القاعدة السابعة**

**صفائه موقوفة للنقل فلا مجال كائن للعقل**

**خامساً: قواعد أدلة الأسماء والصفات:**

**على أسامي وصفات الوالي ذي قواعد في الاستدلال**

**القاعدة الأولى:**

**طريقة استدلال سائر السلف**

**القاعدة الثانية:**

**يُجري نصوص الوحي بالظواهر**

**بدون تحريرٍ ولا إلحاد**

**القاعدة الثالثة:**

**ظواهر النصوص في الصفات**

**مجهولةٌ كيفَ وجاء ذلك**

**القاعدة الرابعة:**

**ظاهرٌ نص هو ما يبتدأ**

**مختلفٌ بحسب السياق**

**خاتمة:**

**أوصيكم بحفظ ذي الأسماء**

**فإنه فيها اسمه العظيم**

**وأن تحبّطوا هذه القواعد**

**ستجدونها تساعد الخلف**





# مقدمة الشارحة

## المقدمة

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ أَنفُسِنَا،  
وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ لَّهُ، وَمَنْ يَضْلِلُ فَلَا هَادِيَ لَهُ  
وَأَشْهَدُ أَنَّ لِلَّهِ إِلَهٌ إِلَّا هُوَ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ  
وَرَسُولُهُ.

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَنَا اللَّهَ حَقَّ تَقْالِيدِهِ وَلَا تَمُونُ إِلَّا وَآتَنَا مُسْلِمُونَ﴾ (١).

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ آتَنَا رَبِّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ تَقْسٍ وَجَوَّ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهَا رِبَابًا  
كَبِيرًا فَسَاءَ وَآتَقْوَا اللَّهَ الَّذِي شَاءَ لَوْنَ بِهِ وَلَا أَنْعَامٌ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾ (٢).

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَنَا اللَّهَ وَقُولُوا قُولًا سَدِيدًا﴾ (٣) يُصلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ  
وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِيعُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَرْزًا عَظِيمًا﴾ (٤).

الحمد لله الذي جعل في كل زمان فترة من الرسل بقايا من أهل العلم، يدعون من ضل إلى الهدى، ويصبرون منهم على الأذى، يحيون بكتاب الله الموتى، وبيصرون بكتاب الله أهل العمى، فكم من قتيل لإبليس قد أحياه وكم من تائه ضال قد هدوه مما أحسن أثرهم على الناس، وما أبغى أثر الناس عليهم، ينفون عن كتاب الله تحريف الغالين، وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين.

أما بعد، ،

فلا شك أن مسألة الأسماء والصفات تعد من أجل وأعظم ما تكلم فيه من أصول الاعتقاد، وقد اختلفت فيها المقالات فمنهم من قال بالنفي

المحض، ومنهم من أقر بأسماء الله في الجملة ونفي الصفات، ومنهم من أقر بالأسماء والصفات لكنه رد طائفة منها وتأولها وصرفها عن ظاهرها، ومنهم من ذهب إلى وجوب الإيمان بكل ما ورد في كتاب الله وصحيح السنة من الأسماء والصفات وإجرائها على ظواهرها ونفي التكليف والتبيه عنها، وأصحاب هذا القول هم الذين يلقبون بالسلف وأهل السنة.

وقد اختار المؤلف حفظه الله مقالة هؤلاء، وارتضاها، وأيدتها بالنقل الصافية عن الأئمة الذين لهم قدم راسخة في هذا الباب من هو مشهود له بالاستقامة والسداد، وجودة الفهم، وحسن الاستنباط<sup>(١)</sup>.

### أهمية العلم بالأسماء والصفات<sup>(٢)</sup>:

إن دراسة وفهم أسماء الله عَزَّلَّ وصفاته لها أهمية كبرى في حياة المسلمين للأسباب التالية:

- ١ - ما ذكره المؤلف في مقدمة كتابه من أن أسماء الله وصفاته أحد أركان التوحيد، والتوحيد هو الأمر الأعظم الذي جاءت به الرسول.
- ٢ - أن العلم يشرف بشرف المعلوم فإذا كان هناك علوم مختلفة منها ما يتعلق بالبحار أو طبقات الأرض أو الحيوانات أو النجوم أو الإنسان أو غير ذلك فلا شك أن أفضل العلوم على الإطلاق ما يعرفنا على ربنا عَزَّلَّ ولهذا يقول ابن العربي في أحكام القرآن (٨٠٤/٢): شرف العلم بشرف المعلوم والباري أشرف المعلمومات، فالعلم بأسمائه أشرف العلوم اهـ.
- ٣ - إن العلم بأسماء الله وصفاته والفقه لمعناها والعمل بمقتضانها وسؤال الله بها يوجد في قلوب العبادين تعظيم الباري، وتقديسه ومحبته، ورجاءه، وخوفه، والتوكل عليه، والإذابة إليه، بحيث يصبح الباري في

(١) مقدمة أقارب الثقات لشعيب الأرناؤوط ص ٥ بتصرف.

(٢) هذا البحث مأخوذ من:

الأسماء والصفات للأشقر: ص ٢٦، مفتاح دار السعادة لابن القيم (١١/٢٩١).

قلوبهم المثل الأعلى الذي لا شريك له في ذاته ولا في صفاته وليس لأحد مثل هذه المكانة التي في قلوبهم وبذلك يتحقق العبد التوحيد الفلي، وتحقيق العبودية لله، وتخضع القلوب لجلاله وتسكن النفوس لعظمته.

#### ٤ - عظم ثواب من أحصى أسماء الله:

فقد ثبت في الصحيحين أن الله تسبعة وتسعين اسماً من أحصاها دخل

الجنة.

وسيأتي الخلاف في معنى الإحصاء، وأن الذي اختاره الأكثرون، هو: أن الإحصاء حفظ هذه الأسماء، وسيأتي أن للمؤلف رأياً آخر في المسألة، فحربي بمن يعلم هذا الأجر العظيم لإحصاء أسماء الله أن يجعل ذلك من أجل المهام في حياته.

فلهذه الأسباب أحبت أن أهتم في هذا الباب وأعين إخواني وأخواتي عليه و كنت قد درست كتاب القواعد المثلى للشيخ ابن عثيمين و وجدته قد احتوى على قواعد في الأسماء والصفات ورد شبه أهل التعطيل، وامتاز بجودة الترتيب، وحسن العرض، وسهولة العبارة في الجملة إلا أنه بحاجة إلى شرح يحل المغلق ويوضح الخفي ويبين المصطلحات الموجودة فاستعنت بالله أن أقوم بهذه المهمة، وقد سلكت في ذلك المنهج الآتي:

١ - تخريج الآيات القرآنية مع الرجوع إلى ما كتبه المفسرون في شرح الآية وإيضاح موطن الشاهد منها غالباً.

٢ - تخريج الأحاديث والآثار الواردة في الكتاب وبيان درجتها من حيث القبول والرد، مستعينة في ذلك بما كتبه المحدثون.

وقد يتطلب الأمر بيان حال بعض رجال الإسناد. فأرجع إلى ما كتبه علماء الجرح والتعديل.

٣ - إذا كان الحديث في الصحيحين أو أحدهما لم أنسبه لغيرهما إلا لفائدة وهذا هو صنيع المحدثين فقد جرى عليه الحافظ الدمياطي ت سنة ٨٠٥ هـ في كتابه المتجر الرابع ص ٦ والعراقي ت سنة ٨٠٦ هـ في تخريج

أحاديث إحياء علوم الدين (٢/١) والمناوي في كتابه الفتح السماوي بتخريج أحاديث البيضاوي (٦٩/١) حيث نقل عنه ابنه أنه قال: القاعدة عند المحدثين إذا كان الحديث في أحد الصحيحين لا يعز لغيرهما.

٤ - استشهد المؤلف ببيتين من الشعر في القاعدة الثالثة من قواعد الصفات وحققتها بفوائد جمة نقلًا عما كتبه الأدباء وشرح الحماسة. وأما الآيات الأخرى فقد ذكر بيتأ عن الصفات التي يثبتها الأشاعرة، وأبياتاً من نونية ابن القيم وهذه جملة أشعار الكتاب.

٥ - استفدت من التنسيق والعناوين التي وضعها الشيخ أشرف بن عبد المقصود في تحقيقه للكتاب.

٦ - شرحت العبارات والمسائل والمصطلحات التي ذكرها المؤلف في كتابه واتبعت في ذلك الطريقة التالية:

أ - إذا كانت العبارة تحتاج إلى شرح يسير فإني أكتفي بذلك في الحاشية غالباً ما دام أنه يحقق المقصود.

ب - إذا كانت العبارة تحتاج إلى بسط وإيضاح وذكر الخلاف فإنني جعلت بعد كل قاعدة ملحاً ذكر فيه هذه المسائل بتوسيع ومن ذلك تحقيق بعض الأحاديث التي تحتاج إلى بسط فإني جعلتها في الملحق.  
وهذه طريقة مفيدة حتى لا يمل القاريء من كثرة الحواشي والاستطراد الذي يكون سبباً في شرود الذهن وقد سلك الدكتور عباس حسن في كتابه النحو الوافي منهاجاً مقارياً لهذا.

٧ - رجعت في حاشيتي هذه على القواعد إلى أمات<sup>(١)</sup> المصادر وسيجد القاريء جملة وافرة من ذلك وهي متنوعة في علوم شتى تشمل ما كتبه المفسرون والمحدثون واللغويون والأصوليون والنحويون والمناظفة

(١) ويقال أمهات لبنات آدم وأما غيرهن فيقال أمات ومن ذلك قول علي: عد عليهم الصغار والكبار فلو ماتت الأمات فتتجلى سخطة انقطع اهـ.  
انظر الروض المرريع مع حاشية ابن قاسم (١٧٢/٣)، وفي المسألة خلاف مشهور.

وعلماء الجرح والتعديل وما كتبه أهل السير وأما ما كتبه أهل العقائد فإني لم أقل أقتصر على كتب أهل السنة بل استقيت من كتب المتكلمين من الأشعرية والماتريدية والمعتزلة لسبعين :

أ - أنه ليس كل ما كتبه هؤلاء يكون خطأ بل فيه ما هو صواب وبخاصة في حجج الأشعرية ضد المعتزلة والحكمة ضالة المؤمن .

ب - إن كثيراً من الذين أشربوا في قلوبهم حب الرجال إذا أتيت له بكل دليل ما تبع قبلك حتى تأتي له بما عليه علماء مذهبة وأساطين مشربة ولهذا قال الشيخ ابن عثيمين في تلخيص حموية شيخ الإسلام ص ٩٨ : وقد نقل المؤلف كذلك في هذه الفتوى كثيراً من الكلام من تكلم في هذا الباب من المتكلمين قال : وإن كنا مستغنين بالكتاب والسنّة وأثار السلف عن كل كلام ولكن كثيراً من الناس قد صار متسبباً إلى بعض طوائف المتكلمين ومحسناً للظن بهم دون غيرهم ومتوهماً أنهم حفظوا في هذا الباب ما لم يتحققه غيرهم فلو أتى بكل آية ما تبعها حتى يؤتى بشيء من كلامهم ثم قال : وليس كل من ذكرنا قوله من المتكلمين وغيرهم نقول بجميع ما يقوله في هذا وغيره ولكن الحق يقبل من كل من تكلم به حتى ولو كان كافراً أهـ.

فيبين كذلك أن الغرض من نقله بيان الحق من أي إنسان وإقامة الحجة على هؤلاء من كلام أنتمهم والله أعلم أهـ.

٨ - القواعد التي أتى بها المؤلف ذكرها شيخ الإسلام ابن تيمية في مواطن من كتبه كالتدميرية والحموية وغيرها ، وذكرها ابن القيم في بدائع الفوائد وفي الصواعق المرسلة ونقلها الشيخ عبد العزيز الرشيد في التبيهات السنّية على الواسطية ص ٢١ والشيخ زيد بن فياض في مواطن متفرقة من الروضـة النـدية على شـرح الواسـطـية ، وكذلك الشـيخ عبد العـزيـز السـلمـان في الأسئـلة على الواسـطـية وـفي كتابـه الكـواـشفـ الجـلـية ص ٤٢٣ .

وأسأل الله أن ينفع بهذه الحاشية كما نفع بأصلها وأن يجعل عملي خالصاً لوجهه إنه سميع قريب .



## مقدمة المؤلف

### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَحْمَنُهُ وَرَحِيمُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنَتُوَبُ إِلَيْهِ وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ أَنفُسِنَا وَمِنْ سَيِّنَاتِ أَعْمَالِنَا، مِنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ لَهُ وَمِنْ يُضْلِلُ فَلَا هَادِي لَهُ وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلهِ وَأَصْحَابِهِ وَمَنْ تَبَعَهُمْ بِإِحْسَانٍ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا.

وبعد:

فَإِنَّ الْإِيمَانَ بِأَسْمَاءِ اللَّهِ وَصَفَاتِهِ أَحَدُ أَرْكَانِ الْإِيمَانِ بِاللَّهِ تَعَالَى وَهِيَ: الْإِيمَانُ بِوُجُودِ اللَّهِ تَعَالَى<sup>(۱)</sup> وَالْإِيمَانُ بِرِبِّوْبِيَّتِهِ وَالْإِيمَانُ بِأُلُوهِيَّتِهِ، وَالْإِيمَانُ بِأَسْمَائِهِ وَصَفَاتِهِ.

مِنْزَلَةُ الْعِلْمِ بِأَسْمَاءِ اللَّهِ وَصَفَاتِهِ مِنَ الدِّينِ:

وَتَوْحِيدُ اللَّهِ بِهِ أَحَدُ أَقْسَامِ التَّوْحِيدِ الْثَّلَاثَةِ: تَوْحِيدُ الرِّبُوبِيَّةِ، وَتَوْحِيدُ الْأُلُوهِيَّةِ، وَتَوْحِيدُ الْأَسْمَاءِ وَالصَّفَاتِ<sup>(۲)</sup>.

فَمِنْزَلَتِهِ فِي الدِّينِ عَالِيَّةٌ وَأَهْمَيَّةٌ عَظِيمَةٌ، وَلَا يَمْكُنُ أَحَدًا<sup>(۳)</sup> أَنْ يَعْبُدَ اللَّهَ

(۱) أدلة وجود الله أكثر من أن تحصر ولأهل السنة والجماعة طريقة تخالف طريقة المتكلمين في إثبات وجود الله هـ.

انظر منهج أهل السنة ومنهج الأشاعرة في التوحيد لخالد نور وموقف ابن تيمية من الأشاعرة د. عبد الرحمن محمود.

(۲) أنواع التوحيد سنذكرها في المholm.

(۳) مفعول به منصوب ليمكن، والفاعل هو المصدر المسؤول من أن وما دخلت عليه.

على الوجه الأكمل<sup>(١)</sup> حتى يكون على علم بأسماء الله تعالى وصفاته، ليعبده على بصيرة، قال الله تعالى: ﴿وَلَلَّهِ الْأَكْمَلُ لِمَسْئَلَةِ فَادْعُوهُ بِهَا﴾ [الأعراف: ١٨٠] وهذا يشمل دعاء المسألة ودعاة العبادة<sup>(٢)</sup>.

- فدعاة المسألة: أن تقدم بين يدي مطلوبك من أسماء الله تعالى ما يكون مناسباً مثل أن تقول: «يا غفور اغفر لي، ويا رحيم ارحمني، ويا ح庇ظ احفظني»... ونحو ذلك<sup>(٣)</sup>.

(١) لم يقل المؤلف على الوجه الواجب وإنما قال على الوجه الأكمل لأن الواجب هو عبادة الله، إلا أن الأكمل هو أن يكون على علم بالأسماء والصفات.

(٢) ذهب كثير من المفسرين إلى أن المراد من الآية هو أن يسمى الله في الدعاء أي دعاء المسألة في تعريف المؤلف إلا أن المحققين على أن الدعاء نوعان: دعاء مسألة ودعاء عبادة وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القبيم واختاره السعدي في تفسيره (٢/١٧٤) وقد درج المؤلف على هذا التقسيم وسيأتي تفصيل الكلام على هذه المسألة في الملحق.

وقد استدل الألوسي على أن المراد هو التسمية قولنا: دعوته زيداً أو بزيد أي سميتها. انظر تفسير الألوسي (٩/١٢١)، حاشية الجمل على الجنالين (٣/١٤٦). وتفسير الشريبي (١/٥٣٩)، وحاشية محي الدين زاده (٢/٢٨٦) وحاشية الشهاب على البيضاوي (٤/٤٠٨).

(٣) قوله يقدم من الأسماء ما يكون مناسباً أي ما يليق به كالأمثلة التي ضربها المؤلف، وكقولنا: يا هادي اهدني أو يا تواب تب علي وغير ذلك، لكن لو خالف وقال: اللهم اغفر لي إنك أنت المستقم وأعطي فأنت الضار المانع فإنه لم يرتكب محراً في الدعاء إلا أنه لم يتبع الأكمل كما هو ظاهر كلام ابن العربي (٢/٨١٦).

أما الإلحاد في الأسماء فإنه هو المحرم كما سيأتي وقال القاسمي في تفسيره (٧/٣٨) في قوله تعالى (فَادْعُوهُ بِهَا).

المعنى: سموه بها، وفي ذلك أمر بدعائه بالأسماء الحسنة وهو أمر ندب إذا حمل على التلاوة والتسبعة والتسعين وتحث على ذلك في الحديث عنه رسول الله وإن أردت التسمية بما فيه مدح دون ما فيه إلحاد كذلك للوجوب.

وقد نبه ابن العربي إلى أن بعض أسمائه عامة تصلح لأن يدعى بها في كل موضع وفي كل الأمور مثل: الله، والرب وقد تبعه على ذلك القرطبي (٧/٣٢٧).

وانظر الأسماء والصفات للأشقر ص ٣٤، وسيأتي تفصيل الأسماء في القاعدة السابعة.

- ودعا العبادة: أن تتبعه الله تعالى بمقتضى هذه الأسماء، فتقوم بالتوبة إليه، لأنه التواب، وتذكره بلسانك، لأنه السميع، وتتبعه له بجوارحك؛ لأنه البصير، وتخشاه في السر؛ لأنه اللطيف الخبير وهكذا<sup>(١)</sup>.

### سبب تأليف هذا الكتاب:

ومن أجل منزلته هذه، ومن أجل كلام الناس فيه بالحق تارة وبالباطل الناشيء عن الجهل أو التعصب تارة أخرى<sup>(٢)</sup>، أحببت أن أكتب فيه ما تيسر من القواعد<sup>(٣)</sup> راجياً من الله تعالى أن يجعل عملي خالصاً لوجهه مُوفقاً لمرضاته نافعاً لعباده.

---

(١) قد فصلنا المسألة وبيننا معنى الدعاء لغة واصطلاحاً والفرق بين دعاء المسألة ودعاء العبادة وأيهما أفضل في الملحق.

(٢) في هذه العبارة ذكر المؤلف سبب تأليف الكتاب وهو أمران:  
الأول: للمنزلة العظيمة على اعتبار أنه السبب في عبادة الله على الوجه الأكمل إذ أن الإنسان لا يدعوريه إلا بالأسماء الحسنى وهذه الدعوة لا تأتي إلا إذا عرف معاني تلك الأسماء.

الثاني: لكلام الناس في الأسماء والصفات وكلامهم قسمان:  
أ - كلام حق.

ب - كلام باطل وهو ناشيء عن أمرين:  
الأول: الجهل.  
الثاني: التعصب.

وبعد أن كتب المؤلف هذه القواعد وأقام الأدلة عليها فإنه جدير بمن كان جاهلاً أن يتعلم، وبمن كان متعمضاً أن يرجع إلى هداه وكل ذلك توفيق من الله.

ملاحظة: من الذين تكلموا بالباطل في هذا الباب هشام البدراني في كتابه الحكم الشرعي في بحث أسماء الله وصفاته المطبوع ١٤١٩ هـ زعم في ص ٥ من كتابه أن الشيخ ابن عثيمين أتى في كتابه شرح الواسطية بغرائب وعجائب يحار به النبي وأنه لا يستحق الرد لأنه رأي لا يعتد به، وفي ص ١٧٨ حرم شرح أسماء الله وصفاته أو التعليق عليها وفي ص ١٩٣ وص ١٩٤ حكم بالكفر على من يثبت للوجه واليد والعين والرجل والإصبع.

ورأيه هذا هو الذي لا يستحق أن يرد عليه لأنه لا يعتد به لمخالفته معتقد أهل السنة.

(٣) القواعد جمع قاعدة وهي في اللغة: الأساس، فقاعدة كل شيء هي أساسه ومن ذلك قواعد البيت أي أساسه وهي في الأمور الحسية إلا أنها استعملت في الأمور المعنوية ومن ذلك قواعد العلوم.

## وسَمِّيَتْهُ «القواعد<sup>(١)</sup> المثلى<sup>(٢)</sup>» في صفات الله تعالى وأسمائه الحسنة<sup>(٣)</sup>.

= انظر الصاحب (٥٢٥/٢) ومعجم مقاييس اللغة لابن فارس (١٠٨/٥).

وأما القاعدة اصطلاحاً فقد ذكرها علماء الأشباء والنتائج واحتلقو هل هي كليلة أو أغلبية على جزئياتها إلا أن القاعدة التحوية والأصولية قاعدة كلية كالفاعل مرفوع والأمر إذا تجرد عن القرآن أفاد الوجوب والقواعد التي أتى بها المؤلف في الأسماء والصفات لا شك أنها قواعد كلية ويكون معناها (حكم كلي ينطبق على جزئيات كثيرة) وهذا واضح من خلال دراسة القواعد.

وهنا يرد سؤال وهو لماذا لم يقل المؤلف: الضوابط بدلاً من القواعد مع أن كلاً منها شمل جزئيات كثيرة؟

والجواب هو أحد أمرين:

الأول: إما أن القاعدة تستخدم بمعنى الضابط والضابط بمعنى القاعدة وهو ظاهر كلام تاج الدين ابن السبكي في الأشباء (١١/١).

الثاني: أو أن القاعدة تجمع فروعاً في أبواب شتى كالآمور بمقاصدها وأما الضابط فهو يشمل فروعاً في باب.

ولا شك أن القواعد في الأسماء والصفات كلية كما ذكر، ولهذا ناسب التعبير بها.

(١) القواعد فيها إعرابان:

أ - أنه مفعول به منصوب بالفتحة.

ب - أن اسم الكتاب بكامله في محل نصب على الحكایة وتكون كلمة القواعد مرفوعة على الأصل.

انظر شرح تسهيل ابن مالك لابن عقيل (٤٦/٣)، وشرح التسهيل للسلسي (٩١١/٢). وقال ابن مالك في الكافية:

وإن نسبت لآدا حكماً فاحك أو أعرب واجعلنها اسمأ  
وقال في شرحه (١٧٢٢/٤): وإذا نسب إلى حرف أو غيره حكم هو للفظه دون معناه  
جاز أن يحكي، وجاز أن يعرب بما تقتضيه العوامل أهـ.

(٢) المثلى: على وزن فعل مونث الأمثل، كالكبرى تأثيث الأكبر، والأمثل هو الأفضل  
يقال هذا أمثل من فلان أي أفضل.

والقواعد وصفت بأنها أفضل من غيرها أي من الجزئيات إذا لا يمكن حصرها بخلاف القاعدة.  
وانظر المحيط في اللغة لابن عباس (١٥٠/١٠).

(٣) قدم المؤلف الصفات على الأسماء لبيان:

أ - أن الخلاف بين الأسماء في الأمة قليل بخلاف الصفات ولهذه الأهمية قدماها.

ب - جرت العادة وصف الأسماء بالحسنة فآخر الحسن مراعاة للسجع.

## ملحق المقدمة

ذكرنا في الحاشية على مقدمة المؤلف أننا سنتكلم في الملحق على أمرین:

- ١ - أنواع التوحيد.
- ٢ - دعاء المسألة ودعاء العبادة، والفرق بينهما، وأيهما أفضل.

### أولاً: أنواع التوحيد

ينقسم التوحيد إلى ثلاثة أقسام:

١ - توحيد «الربوبية».

٢ - توحيد «الألوهية».

٣ - توحيد الأسماء والصفات.

### ١ - توحيد الربوبية:

ومعناه اعتقاد أنه تعالى رب السموات والأرض، وخالق من فيهما وما فيهما، ومالك الأمر في هذا العالم كله، لا شريك له في ملكه، ولا معقب عليه في حكمه، وهو وحده رب كل شيء، ورازق كل حي، ومدبر كل أمر، وهو وحده الخافض الرافع، المعطي المانع، الضار النافع، المعز المذل، وكل من سواه وما سواه لا يملك لنفسه ولا لغيره نفعاً ولا ضرراً إلا بإذن الله ومشيّته.

وهذا القسم من التوحيد لم يجحده إلا الماديون الملحدون الذين ينكرون وجود الله تعالى، كالدهريين قديماً، والشيوعيين في عصرنا، ومثل الماديين «الثنوية» الذين يعتقدون أن للعالم إلهين إلهأ للنور وإلهأ للظلمة،

أما معظم المشركين كالعرب في الجاهلية فكانوا يعترفون بهذا النوع من التوحيد ولا ينكرونه كما حكى عنهم القرآن.

﴿وَلَئِن سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ﴾  
﴿وَلَئِن سَأَلْتُهُم مَّنْ زَرَّ مِنَ السَّمَاءِ مَا مَأْتَ بِهِ أَرْضًا يَوْمًا بَعْدَ مَوْتِهِمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ﴾  
﴿قُلْ لَئِنِ الْأَرْضُ وَمَنْ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿٤٦﴾ سَبَقُولُونَ اللَّهُ قُلْ أَفَلَا  
تَذَكَّرُوْكَ ﴿٤٧﴾ قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَاوَاتِ السَّمَاءِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴿٤٨﴾ سَبَقُولُونَ اللَّهُ  
قُلْ أَفَلَا تَنْقُوتُ ﴿٤٩﴾ قُلْ مَنْ يَبْيَهُ مَلَكُوتُ كُلِّ شَقْوٍ وَهُوَ بَحِيرٌ وَلَا يَحْكَارُ  
عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿٥٠﴾ سَبَقُولُونَ اللَّهُ قُلْ فَإِنَّ شَمَرُوتَ ﴿٥١﴾ .

فهذه أجوبة المشركين تدل على أنهم يقررون بربوبية الله تعالى للكون، وتديبه لأمره، وكان مقتضى إيمانهم بربوبيته تعالى للكون أن يعبدوه وحده ولا يشركوا بعبادة ربهم أحداً، ولكنهم أنكروا القسم الآخر من التوحيد هذا وهو توحيد الإلهية أو الألوهية.

## ٢ - توحيد الألوهية:

ومعنى توحيد الألوهية إفراد الله تعالى بالعبادة والخضوع والطاعة المطلقة، فلا يعبد إلا الله وحده ولا يشرك به شيء في الأرض أو في السماء، ولا يتحقق التوحيد مالم ينضم توحيد الألوهية إلى توحيد الربوبية فإن هذا وحده لا يكفي، فالعرب المشركون كانوا يقررون به ومع هذا لم يدخلهم في الإسلام، لأنهم أشركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً واتخذوا مع الله آلة أخرى، زعموا أنها تقربهم إلى الله زلفى أو تشفع لهم عند الله، والنصارى لم ينكروا أن الله رب السموات والأرض، ولكنهم أشركوا به المسيح عيسى واتخذوه إليها من دون الله، واعتبر القرآن هؤلاء وأولئك كفاراً تحرم عليهم الجنة ويخلدون في النار.

ومنذ أقدم العصور ضل الناس عن هذا التوحيد فعبدوا من دون الله آلة شتى، عبد قوم نوح ودا وسواع ويعقوث ويعوق ونسرا...، وعبد قوم ابراهيم الأصنام...، وعبد قديماء المصريين العجل...، وعبد الهندوس

البقر...، وعبد أهل سباً الشمس...، وعبد الصابئون الكواكب...، وعبد المجنوس النار...، وعبد العرب الأوثان والحجارة...، وعبد النصارى المسيح وأمه...، وعبدوا الأخبار والرهبان من دون الله فهو لاء كلهم مشركون، لأنهم لم يفردوا الله تعالى بالعبادة التي لا تستحق لأحد غيره وأما تفصيل أنواع العبادة فيمكن الرجوع إلى كتاب التوحيد للإمام محمد بن عبد الوهاب وما ذكره الشراح.

### ٣ - توحيد الأسماء والصفات:

ومعنى هذا القسم من التوحيد إفراد الله تعالى بأحسن الأسماء وأكمل الصفات التي لا تبني لأحد غيره.

فكل ما وصف الله تعالى به نفسه أو وصفه به رسوله الكريم من الأسماء الحسنى والصفات العليا، ثبتته الله تعالى بلا تحريف ولا تعطيل ولا تكيف ولا تمثيل.

فهو سبحانه في صفاتة وأسمائه كما هو في ذاته تعالى، ليس له ند ولا شريك ولا شبيه:

﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴿١﴾ اللَّهُ الصَّمَدُ ﴿٢﴾ لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴿٣﴾ ﴿لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴿٤﴾﴾ ﴿لَيْسَ كَيْلَهُ شَيْءٌ ﴾ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾.

### الفرق بين توحيد الربوبية والألوهية

#### توحيد الربوبية:

- ١ - هو اعتقاد أن خالق الكون ومديره واحد هو الله تعالى.
- ٢ - هو اعتقاد قلبي فقط.
- ٣ - هو يقتضي توحيد الألوهية لأنه كالسبب له والبرهان عليه.
- ٤ - جلي مستقر في النظر يقر به أكثر الناس ومن ثم اعتمد عليه الرسل في دعوتهم لتوحيد الألوهية.

٥ - الإقرار به لا يدخل في الإسلام إلا إذا اقتنوا بتوحيد الألوهية، فقد أقر به المشركون ولم يدخلهم في الإسلام، لما جحدوا توحيد الألوهية وعبدوا غير الله.

### توحيد الألوهية:

- ١ - هو إفراد الخالق بالعبادة والطاعة والرغبة والرهبة... إلخ.
- ٢ - اعتقاد وعمل وتوجه وسلوك وانقياد تابع لما استقر في القلب.
- ٣ - هو لازم لتوحيد الربوبية ونتيجة حتمية له فما يستحق أن يعبد أو يطاع إلا خالق الكون ومدبره.
- ٤ - دقيق ضل عنه كثير من الناس ومن ثم كانت عنابة الرسل به كان أول ما دعوا الناس إليه.
- ٥ - لب الإسلام وتحرير الفرد من كل عبودية لغير الله وتقرير المساواة بين الناس وسبب السيادة في الدنيا والنجاة في الآخرة<sup>(١)</sup>.

### ٢ - دعاء المسألة ودعاء العبادة

تكلم الشيخ ابن عثيمين حفظه الله في مقدمة كتابه عن الفرق بين دعاء المسألة ودعاء العبادة، وزيادة في الإيضاح أقول:

الدعاء لغة يطلق على معان منها:

- ١ - الطلب والسؤال<sup>(٢)</sup>.
- ٢ - العبادة: ومن صرخ بهذا المعنى أبو إسحاق الزجاج

(١) كتاب التوحيد المقرر على المعهد الديني في قطر.

(٢) المخصص لابن سيده (٨٨/١٣).

نزهة الأعين الناظر لابن الجوزي ص ٢٩٤.

الوجوه والنظائر للدامغاني، تحقيق محمد الرفيفي (٣٣٥/١).

والكليات لأبي البقاء الكفوي ص ٤٤٦.

(ت سنة ١٤٣١هـ) فإنه قال في قوله تعالى: «أَبْيَّبُ دَعْوَةً الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ» [البقرة: ١٨٦] (الدعاء لله يتحقق على ثلاثة أضرب، فضرب منها توحيده والثناء عليه، كقولك، يا الله لا إله إلا أنت، وقولك: ربنا لك الحمد<sup>(١)</sup> وصرح به الدامغاني ت سنة ٤٧٨هـ حيث قال: إن من معاني الدعاء العبادة ومنه قوله تعالى: «قُلْ أَنْدَعُوا مِنْ دُونِنِّي مَا لَا يَنْفَعُنَا وَلَا يَهْرُبُنَا» يعني: انعبد<sup>(٢)</sup> وصرح به ابن الجوزي ت سنة ٥٩٧هـ حيث قال إن من معاني الدعاء هو العبادة<sup>(٣)</sup>.

وصرح به السمين الحلبي ت سنة ٧٥٦هـ<sup>(٤)</sup>، والفiroز آبادي ت سنة ٨١٧هـ<sup>(٥)</sup> وللدعاء معان أخرى ذكرها أهل اللغة وأصحاب الوجوه والنظائر<sup>(٦)</sup>.

### الدعاء باعتبار معناه:

اختلت عبارة العلماء في تقسيم الدعاء باعتبار معناه إلا أنه ليس بينهما اختلاف كبير وتبادر، وأدق من قسمه هو شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم وهو أن الدعاء قسمان:

- ١ - دعاء مسألة وطلب.
- ٢ - دعاء عبادة وثناء<sup>(٧)</sup>.

(١) معاني القرآن للزجاج (١/٢٥٥) وانظر الدعاء للعروسي (١٠٨/١).

(٢) الوجوه والنظائر (٣٣٥/١).

(٣) نزهة الأعين الناظر لابن الجوزي ص ٢٩٣.

(٤) عمدة الحفاظ (١١/٢).

(٥) بصائر ذوي التمييز (٦٠١/٢).

(٦) انظر المراجع السابقة.

(٧) الفتاوى (١/٢٣٧)، وبدائع الفوائد (٢/٣).

ويلاحظ أن البعض قسم الدعاء إلى دعاء عبادة، ودعاء عادة وهذا التقسيم لرشيد رضا كما ذكره في تعليقه على كتاب صيانة الإنسان عن وسوسات زيني دحلان ص ٤٢٥.

## أولاً: دعاء المسألة:

عرفنا حقيقة الدعاء في اللغة وأنها تطلق على المسألة والطلب كطلب ما ينفع الداعي، وطلب ما يكشف الضر ويرفعه.

أما دعاء المسألة بالنسبة للأسماء الحسنى فهو: سؤال الله في كل مطلوب بما يناسب ذلك المطلوب، والتسلل إلى الله بالأسماء في الدعاء فيقول الداعي: اللهم اغفر لي وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم، وتب على يا تواب، وارزقني يا رزاق ونحو ذلك<sup>(١)</sup>.

## ثانياً: دعاء العبادة:

عرفنا أن من معانى الدعاء في اللغة هو العبادة، وأما دعاء العبادة بالنسبة للأسماء الحسنى فهو التعبد لله سبحانه وتعالى، والثناء عليه بأسمائه الحسنى، فكل اسم يتبعه بما يقتضيه ذلك الاسم، فيقوم بالتوبة إليه لأن من أسماء الله التواب، وتخشاه في السر لأن من أسمائه اللطيف الخير وهكذا<sup>(٢)</sup>.

سؤال: لقد ورد في القرآن آيات كثيرة فيها لفظ الدعاء فكيف نفرق بين دعاء المسألة والعبادة منها أو ما هو الضابط في معرفة دعاء المسألة ودعاء العبادة؟

قبل أن نذكر الضابط أحب أن أبين أن تقسيم الدعاء إلى نوعين لا يعني أحهما متضادان بحيث أنه لا يدل إلا على النوع الذي أريد به، بل معناه أنه في تلك الحالة دلالته على أحد النوعين أظهر، ويدل على النوع الآخر إما بدلالة الالتزام، أو بدلالة التضمن، وعلى النوع الذي فيه أظهر بدلالة المطابقة<sup>(٣)</sup>.

(١) أسماء الله لعبد الله الغصين ص ١٢٧، وتفسير الألوسي (١٢١/٩).  
وحاشية الجمل على الجنالين (١٨٢/٣).

(٢) أسماء الله للغصين ص ١٢٧ ومقدمة كتاب المؤلف.

(٣) دلاله المطابقة والتضمن والالتزام سنذكرها في مبحث خاص لأن المؤلف قد ذكرها في الكتاب.

فإذا أريد بالدعاء دعاء المسألة والطلب فإنه يدل على دعاء العبادة بطريق التضمن لأن الداعي دعاء المسألة عابد الله تعالى بسؤاله ومتضرع إليه وأما إذا أريد بالدعاء دعاء العبادة فإنه يدل على دعاء المسألة بطريق دلالة الالتزام لأن العابد الله كالذى يذكر الله مثلاً هو في الحقيقة سائل، وإن كان لا يأتي بلفظ السؤال كالذى يطوف على بعض الأبواب والأسواق ليدعوا الناس يكون سائلاً وإن حذف لفظ السؤال.

وبهذا يتبيّن أن نوعي الدعاء متلازمان ويندفع بهذا التقرير ما يردده بعض المخالفين من أن الآيات الواردة في التحذير من دعاء غير الله - المراد بها دعاء العبادة فقط وليس المراد بها السؤال والطلب فلا يدخل فيها طلب الشفاعة من الأموات والتوكيل بهم بل ولا دعاؤهم والاستغاثة بهم هكذا زعموا<sup>(١)</sup>.

### ضابط دعاء العبادة:

ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى مَا يَمْكُن اعْتِبَارِهِ ضَابِطًا لِلآيَاتِ الَّتِي يَكُونُ فِيهَا حَمْلُ الدُّعَاءِ عَلَى الْعِبَادَةِ أَظْهَرَ فَقَالَ: «وَكُلُّ مَوْضِعٍ ذُكْرٌ فِيهِ دُعَاءٌ الْمُشْرِكُونَ لِأَوْثَانِهِمْ فَالْمَرَادُ بِهِ دُعَاءُ الْعِبَادَةِ الْمُتَضَمِنُ<sup>(٢)</sup> دُعَاءُ الْمَسْأَلَةِ فَهُوَ فِي دُعَاءِ الْعِبَادَةِ أَظْهَرَ لِوْجُوهِ ثَلَاثَةَ:

أَحَدُهَا: أَنَّهُمْ قَالُوا: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيَقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ رَبِّنَا﴾ [الزمر: ٣] فاعترفوا بأن دعاءهم إياهم عبادتهم لهم.

الثاني: أن الله تعالى فسر هذا الدعاء في موضع آخر كقوله تعالى: ﴿وَقَيْلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تَبْدُونَ ﴾ ﴿١٢﴾ مِنْ دُونِ اللَّهِ هَلْ يَصْرُكُمْ أَوْ يَنْتَصِرُونَ ﴾ ﴿١٣﴾ [الشعراء: ٩٣ - ٩٤].

(١) الدعاء للعروسي (١١٦/١). وانظر شرح كتاب التوحيد للشيخ ابن عثيمين ففيه تفصيل أنواع العبادة.

(٢) أي المستلزم عند المناطقة ولم يرد بهذا التضمن باصطلاح المناطقة، انظر الدعاء للعروسي (١٢٣/١).

وقوله تعالى: «إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ حَسْبٌ جَهَنَّمُ أَتْرَكُ  
لَهَا وَرَدُونَ» (الأنبياء: ٩٨).

وقوله تعالى: «لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ» (الكافرون: ٢) وهو كثير في  
القرآن فدعاؤهم لآلهم هو عبادتهم لها.

الثالث: أنهم كانوا يعبدونها في الرخاء فإذا جاءتهم الشدائـ دعوا الله  
وحده وتركوها، ومع هذا فكانوا يسألونها بعض حوايجهم ويطلبون منها  
وكان دعاـ لهم لها عبادة ودعاء مسألة<sup>(١)</sup>.

سؤال: هل الأفضل دعاء المسألة أم دعاء العبادة؟

العلماء قد اختلفوا في الجواب على ثلاثة أقوال:

- ١ - أن دعاء العبادة أفضـ.
- ٢ - أن دعاء المسألة أفضـ.
- ٣ - التفصـيل والقول بأن ذلك يختلف بحسب الأشخاص والأحوال.

آلة الفريق الأول<sup>(٢)</sup>:

أ - قوله ﷺ: «أحـبـ الكلام إلى الله أربع سـبـانـ اللهـ والـحـمـدـ اللهـ وـلـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللهـ  
وـالـلـهـ أـكـبـرـ»<sup>(٣)</sup>.

ب - قوله ﷺ عند ما سـئـلـ أيـ الكلـامـ أـفـضـلـ؟ قالـ: «ما اصـطـفـى اللهـ لـمـلاـتـكـتهـ  
أـوـ لـعـبـادـهـ: سـبـانـ اللهـ وـبـحـمـدـهـ»<sup>(٤)</sup>.

ج - إن دعاء العبادة حقـ الـربـ وـوـصـفـهـ، وـدـعـاءـ المسـأـلـةـ حـظـ العـبـدـ  
وـمـصـلـحـتـهـ، فـالـشـيـءـ يـشـرـفـ بـحـسـبـ مـتـعـلـقـهـ.

(١) الفتاوى (١٥/١٣)، وبدائع الفوائد (٢/٤).

(٢) انظر هذه الأدلة في مدارج السالكين: (١/٧٧ - ٧٥)، وبدائع الفوائد: (٢/١٩٠)،  
والوايل الصـيـبـ: (٢٢/٢٢)، والفتـاوـىـ: (٤/٣٨٩ - ٣٧٩).

(٣) أخرجهـ أـحـمـدـ فـيـ المـسـنـدـ: (٥/٢٠)، وـمـسـلـمـ: (٣/١٦٨٥) رـقـمـ ٢١٣٧ وـالـلـفـظـ لـهـ.

(٤) أخرجهـ مـسـلـمـ: (٤/٢٠٩٣) رـقـمـ ٢٧٣١.

د - إن دعاء العبادة لا يكون إلا من مخلص وأما دعاء المسألة فيكون من مخلص وغير مخلص لأن الله تعالى يسأله من في السموات والأرض والكفار يسألون الله فيجيئهم.

ه - ولأن العبادة شكر لنعمة الله تعالى والله يحب أن يشكر، وأما الدعاء فهو طلب لفعله وتوفيقه، ويحصل بالشكر لله وعبادته التوفيق والإعانة فكان الأولى الالتزام بالشكر حتى يحصل له الأمان ويشير إلى هذا قوله عليه السلام في الحديث القدس: «من شغله ذكري عن مسالتي أعطيته أفضل ما أعطي السائلين»<sup>(١)</sup>. ولهذا كان المستحب في الدعاء أن يبدأ الداعي بحمد الله تعالى والثناء عليه بين يدي حاجته ثم يسأل حاجته.

و - ثم إن العبادة هي الغاية المطلوبة لذاتها وهي التي خلقنا من أجلها، والسؤال وسيلة إليها والمقاصد والغايات أشرف من الوسائل.

ز - إن العلماء يختلفون في العاجز عن الفاتحة هل يقوم الدعاء الممحض وهو دعاء المسألة مقام الذكر.

إلى غير ذلك من الأدلة الكثيرة الدالة على فضل دعاء الثناء والعبادة.

### أمثلة الفريق الثاني:

أ - قوله عليه السلام: «الدعاء هو العبادة»<sup>(٢)</sup>.

ب - وصفه عليه السلام: الدعاء بأنه مخ العبادة وأن ذلك لكونه يستدعي مزيد حضور قلبي دون سائر العبادات التي يغلب على المتبعده بها الغفلة والسهوا.

(١) رواه الترمذى وقال: حسن غريب (٤٥/٥)، ورواه الدارمى (٣٣٥٦)، والبيهقى فى الأسماء والصفات (١/٣٧٢)، وصحيفه الألبانى فى السلسلة برقم (١٢٣٥)، وذكره ابن الجوزى فى الموضوعات ولم يصب (٤٢١/٢).

(٢) رواه البخارى فى الأدب المفرد رقم (٧٣٥) ورواه الترمذى (٣٨٦/٥) وقال: حسن صحيح والحاكم (٦٦٧/١) وصححه ووافقه الذهبي، وصححه الترمذى فى الأدكار من ٤٤٥ وجرد استناده ابن حجر فى الفتح (٤٩/١)، وحسنه السخاوى كما فى الفتوحات الريانية (١٩١/٧)، وصححه الألبانى فى صحيح الجامع الصغير رقم (٣٤٠٧).

ج - إن الدعاء فيه غاية التذلل والخضوع وإظهار الفاقة وذل العبودية وعز الربوبية.

د - إن كل داع عابد ولا ينعكس.

هذه هي أهم العلل التي فضلوا من أجلها الدعاء على غيره من أنواع العبادات كما ذكرها الزبيدي مؤيداً بها هذا القول<sup>(١)</sup>.

ويمكن أن يستدل لهم بالأحاديث التالية زيادة على الحديثين الماضيين:

١ - قوله ﷺ فيما رواه أبو هريرة رضي الله عنه: «ليس شيء أكرم على الله من الدعاء»<sup>(٢)</sup>.

٢ - حديث ابن عباس مرفوعاً: «أفضل العبادة الدعاء» وقرأ: «وقال ربكم أدعونكم أستجيب لكم»<sup>(٣)</sup>.

٣ - حديث عائشة رضي الله عنها قالت: سئل النبي ﷺ: «أي العبادة أفضل؟ قال: دعاء المرء لنفسه»<sup>(٤)</sup>.

### القول الثالث:

وهو القول الراجح: إن الأفضل يتتنوع باعتبارات ومع ذلك إذا نظر بدون اعتبار فدعاء العبادة أفضل، فجنس الدعاء الذي هو ثناء وعبادة أفضل من جنس الدعاء الذي هو سؤال وطلب وإن كان المفضول قد يفضل على الفاضل في موضعه الخاص بسبب وبأشياء أخرى، فالمفضول له أمكنة وأزمنة وأحوال يكون فيها أفضل من الفاضل.

(١) اتحاف السادة: (٤/٥).

(٢) أخرجه البخاري في الأدب المفرد رقم ٧٣٣، والترمذني: رقم ٣٣٧٠، وابن ماجة: (١٢٥٨/٢)، رقم ٣٨٢٩، وأحمد في المسند: (٣٦٢/٢)، والحاكم: (٦٦٦/١).

(٣) أخرجه الحاكم: (٦٧/١)، وصححه ووافقه الذهبي، وحسنه الألباني في الصحيح: (٤/١٦)، رقم ١٥٧٩، وصححه في صحيح الجامع: (١/٢٥١)، رقم (١١٢٢)، وله شاهد من حديث أبي هريرة أخرجه ابن عدي في الكامل: (٥/١٧٤٣) وضيقه.

(٤) رواه البخاري في الأدب المفرد ص ١٥٤، والحاكم في المستدرك وصححه (١/١٢٧).

قال ابن القيم رحمه الله: جنس الذكر أفضـل من جنس الدعاء من حيث النظر إلى كل منها مجرداً، وقراءة القرآن أفضـل من الذكر، والذكر أفضـل من الدعاء، هذا من حيث النظر إلى الكل مجرداً وقد يعرض للمفضول ما يجعله أولى من الفاضل بل يعيـنه فلا يجوز أن يعدل عنه إلى الفاضل وهذا كالتبسيـح في الركوع والسجود فإنه أفضـل من قراءة القرآن فيهما بل القراءة فيهما منهي عنها نهيـ تحرـيم أو كراـحة وكذلك التبسيـح والتحمـيد والتشـهد والذـكر عـقب السلام من الصـلاة، أفضـل من القراءة<sup>(١)</sup>.

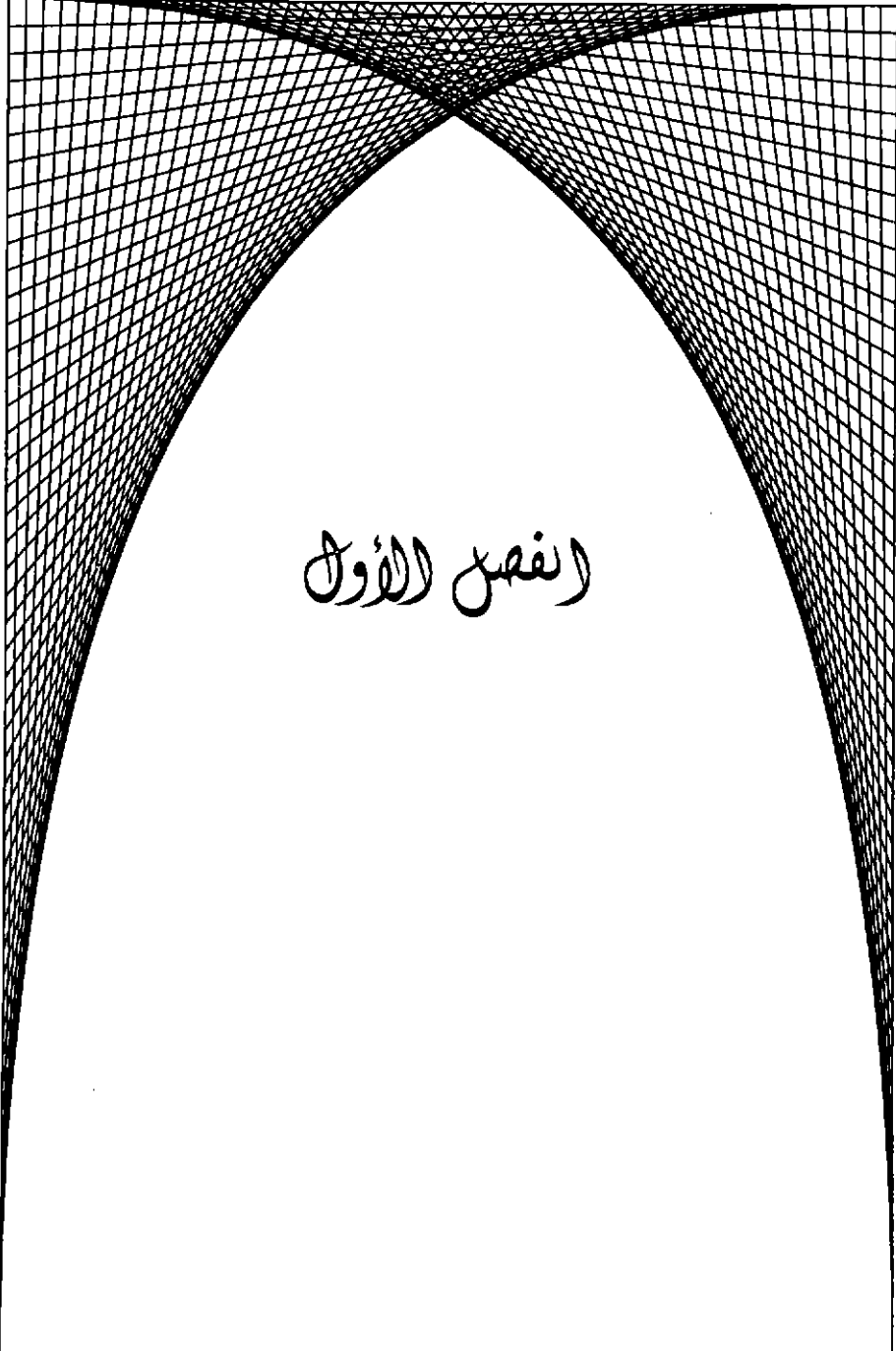
وقد ذـكر شـيخ الإسلام ضـابطاً لتفاضـل العبـادات وتنـوع ذلك<sup>(٢)</sup>.



(١) الوابل الصـيب: ١٨٢ - ١٨٨، ومـدارج السـالكين: ١/٨٨ - ٩، وزـاد المعـاد: (١/٢٦).

(٢) انظر الفتـاوي (٢٢/٣٠٩)، والـدعـاء للـعروـسي (١١٦/١)، ويـقول الشـيخ ابن عـثـيمـين في منظـومة الـقواعد: وربـ مـفضـول يـكون أـفضـلاً وـقال في شـرـحـه صـ ٣٥: فـقـراءـةـ القرآن أـفضـلـ منـ الذـكـرـ، وـإـذـا أـذـنـ المؤـذـنـ كـانـتـ المـتابـعـةـ أـفضـلـ، ويـقولـ السـيـوطـيـ فيـ أـفـيـتهـ: وـقـدـ يـعرـضـ لـلـمـفـوقـ ماـ يـجعلـهـ مـساـواـيـاـ أوـ فـائـقاـ





النهر الذهبي



## الفصل الأول

## قواعد في أسماء الله تعالى

## القاعدة الأولى

أسماء الله كُلُّها حُسْنِي<sup>(١)</sup> أي: بالغة في الحُسْنِ غَايَتِه<sup>(٢)</sup>. قال الله

(١) على وزن فعلٍ، مؤنث الأحسن وذهب ابن الوزير إلى أنها جمع للأحسن ولم يجد هذا لغير ابن الوزير بعد البحث في كتب اللغة والنحو والصرف بل أنهم لم يذكروا فعل بضم فسكون في أوزان المجمعون البة لا في باب المقصور والممدود ولا في باب جمع التكبير ولم نعثر على أحد ذكره من المفررين والشراح وإنما يذكرون أن الحُسْنِي إما مؤنث الأحسن وإما مصدر وصف به كالذكرى.  
وانظر تفسير ابن عاشور (١٨٦/٨).

وقال في إثمار الحق على الخلق ص: ٦٧ :

«وَذَلِكَ أَنَّ الْحُسْنَ مِنْ صَفَاتِ الْأَلْفَاظِ وَمِنْ صَفَاتِ الْمَعَانِيِّ، فَكُلُّ لَفْظٍ لِهِ مَعْنَىٰ حُسْنٌ وَأَحْسَنٌ، فَالْمَرَادُ الْأَحْسَنُ مِنْهُمَا، حَتَّىٰ يَصُحُّ جَمْعُهُ عَلَىٰ حُسْنٍ وَلَا يَفْسُرُ بِالْحُسْنِ مِنْهُمَا إِلَّا الْأَحْسَنُ لِهَا الْوَجْهُ».

هذا وقد وصف الله أسماءه بالحسنى في أربعة مواضع هي :

أ - **﴿وَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْمُتَقَبِّلَةُ يَدْعُو بِهَا وَذَرَّا الَّذِينَ يَلْجِئُونَ فِي أَسْمَاهُمْ سَيِّئَاتِهِنَّ مَا كَانُوا بِسَلْطَنَةٍ﴾** [الأعراف: ١٨٠].

ب - **﴿فَلَمَّا آتَيْنَا اللَّهَ أُولَئِكَ مَا تَعْمَلُوا كَيْمَانًا تَدْعُوا لَهُ الْأَكْسَاءَ الْمُتَقَبِّلَةَ﴾** [الإسراء: ١١٠].

ج - **﴿أَللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْأَكْسَاءُ الْمُتَقَبِّلَةُ﴾** [طه: ٨].

د - **﴿فَقَرَأَ اللَّهُ الْعَلِيُّ الْبَارِئُ الْمُصْرِفُ لَهُ الْأَكْسَاءُ الْمُتَقَبِّلَةُ يَسِّعُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَقَرَأَ الْمَرِيزُ الْمُكَبِّدُ﴾** [الحشر: ٢٤].

ووجه الحُسْنِ في أسماء الله أنها دالة على مسمى الله، فكانت حُسْنٌ لدلالتها على أحسن وأعظم وأقدس مسمى وهو الله **هُوَ**.

انظر تفسير فتح البارى لصديق حسن خان (٥/٨٢) والأسلحة والأجوية الأصولية للسلمان ص ٢٦.

(٢) قيل إن المؤلف لو عبر بـ (كماله) بدلاً من (غايته) كان أولى والجواب أن المؤلف قد =

تعالى: «وَلَئِنْ أَسْمَاهُ الْمُشْتَقَّ» [الأعراف: ١٨٠] وذلك لأنها مُتضمنة لصفات كاملة<sup>(١)</sup> لا نقص فيها بوجه من الوجوه لا احتمالاً ولا تقديرأً<sup>(٢)</sup>.

مثال ذلك: «الحي» اسم من أسماء الله تعالى مُتضمن للحياة الكاملة التي لم تُثبت بعدم ولا يُتحققها زوال<sup>(٣)</sup>، الحياة المستلزمة لكمال الصفات من العلم والقدرة والسمع والبصر وغيرها.

ومثال آخر: «العليم» اسم من أسماء الله مُتضمن للعلم الكامل الذي لم يسبق بجهل ولا يتحقق نسيان. قال الله تعالى: «عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّ فِي كِتَابٍ لَا يَعْنِي رَبِّ وَلَا يَسْئِي» [طه: ٥٢] العلم الواسع المحيط بكل شيء جملة وتفصيلاً سواء ما يتعلق بأفعاله أو أفعال خلقه. قال الله تعالى: «وَعِنْهُمْ مَفَاتِعُ الْفَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْضِ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٌ فِي ظُلْمَتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبٌ وَلَا يَأْسِنُ إِلَّا فِي كِتَابٍ ثَيْمِينَ» [الأنْجَام: ٥٩] «وَمَا مِنْ دَائِرَةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ يَرْزُقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَوْدِعَهَا كُلُّ فِي كِتَابٍ ثَيْمِينَ» [هُود: ٦] «يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُشَرِّفُونَ وَمَا تُمْلِئُونَ وَاللَّهُ عَلِمُ بِذَنَاتِ الصَّدُورِ» [الغافر: ٤].

---

= قصد بهذه الكلمة أن الأسماء هي في غاية الحسن أي أكمل ما يكون من الحسن كما نقلناه عن ابن الوزير ولهذا قال تعالى (الأسماء الحسنة) بصيغة التفضيل كما في حاشية الشهاب على البيضاوي (٤٠٨/٤) أي أن اسم التفضيل هنا مطلق فلم يقل أفضل من كذا، وبهذا كانت الأسماء باللغة في الحسن غايتها.

(١) وبهذا نعلم أن أسماء الله مُتضمنة لصفات ومعانٍ وأما إذا لم يدل على معنى ووصف فإنه ليس اسمًا له كالذهب فإنه اسم جامد لا يحمل معنى إلا أنه اسم للأوقات كما سيأتي في القاعدة الثانية.

(٢) أي لا تحمل النقص لا من حيث الاحتمال اللغطي ولا التقدير الذهني وسيأتي تفصيله في الملحق.

(٣) هذا التفسير لاسم الحي ذكره الإمام الطبرى في تفسيره (٥/٣) حيث قال: أما قوله (الحي) فإنه يعني: الذي له الحياة الدائمة والبقاء الذي لا أول له يحد ولا آخر له يؤمد، إذ كان كل ما سواه فإنه وإن كان حيًا فلحياته أول محدود، وأخر مأمور، ينقطع بانقطاع أهدافها، وينقضي بانقضاء غايتها وبما قلنا في ذلك قال جماعة من أهل التأويل أهـ.

مثال ثالث: «الرحمن» اسم من أسماء الله تعالى متضمن للرحمة الكاملة التي قال عنها رسول الله ﷺ: «الله أرحم بعباده من هذه بولدها»<sup>(١)</sup>. يعني: أم صبي وجدته في السبي<sup>(٢)</sup> فأخذته وألصقته بيطنها وأرضعته. ومُتَضْمِنًّا أيضًا للرحمة الواسعة التي قال الله عنها: «وَرَحْمَتِي وَسَعَتْ كُلَّ شَيْءٍ» [الأعراف: ١٥٦] وقال عن دعاء الملائكة للمؤمنين: «وَرَبَّنَا وَسَعَتْ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا» [غافر: ٧].

### [أسماء الله المقتنة]

والحسن في أسماء الله تعالى يكون باعتبار كل اسم على انفراده<sup>(٣)</sup>

(١) الحديث رواه البخاري برقم (٥٩٩٩) وهو في المجلد (٤٤٠/١٠) المطبوع مع الفتح، ورواه مسلم في كتاب الرقائق من نسخة المفهم للفطبي (٨٤/٧) ونص الحديث عن عمر بن الخطاب قال: قدم على رسول الله ﷺ سبي فإذا امرأة من السبي تبتغي إذا وجدت صبياً في السبي أخذته وألصقته بيطنها وأرضعته، فقال لنا رسول الله ﷺ: «أترون هذه طارحة ولدتها في النار؟» قلتنا: لا والله! وهي تقدر على ألا تطرحه فقال رسول الله ﷺ: «الله أرحم بعباده من هذه بولدها».

وقال القاضي عياض: كذا في جميع نسخ مسلم ولو رواه فيه وهم وفي كتاب البخاري: تسعى مكان تبتغي وهو وجه الكلام وصوابه.  
قالت: ولا خفاء بحسن روایة تسعى ووضوحها لكن لرواية (تبتغي) وجه واضح فلا يغلط الرواة كلهم، وذلك أن تبتغي معناه: تطلب ولدتها وحذف مفعوله للعلم به اهـ.  
من المفهم للفطبي.

(٢) السبي هو أسر الصبيان والنساء.

انظر تحرير التنبية للنووي ص ٣٤٠، والدر التقى في شرح ألفاظ الخرقى لابن عبدالهادى (٧٤٢/٣).

(٣) وذلك كالأمثلة التي ذكرها المؤلف إلا أن هناك أسماء لا يكون الحسن بإنفراده بل بجمعه إلى غيره وهي الأسماء المزدوجة وتعريفها: هي كل اسمين اقترن أحدهما بالآخر ولو لا هذا الاقترن لما دل على الكمال فكانا كالصفة الواحدة في الدلالة على المعنى الممدوح ومن أمثلتها النافع الضار، والمعطي المانع وسيأتي الكلام عليه في القاعدة التاسعة.

وهناك أسماء يكن باعتبار جمعه كمال فوق كمال كما سيذكر المؤلف.

وحاصل ذلك أن هناك قسمين من الأسماء الحسنة وهي:

ويكون باعتبار جمعه إلى غيره<sup>(١)</sup>، فيحصل بجمع الاسم إلى الآخر كمال فوق كمال<sup>(٢)</sup>.

مثال ذلك: «العزيز الحكيم» فإن الله تعالى يجمع بينهما في القرآن كثيراً<sup>(٣)</sup>.

فيكون كل منهما دالاً على الكمال الخاص الذي يقتضيه وهو العزة في العزيز<sup>(٤)</sup> والحكم والحكمة<sup>(٥)</sup> في الحكيم والجمع بينهما دالاً على كمال آخر وهو: أن عزته تعالى مقرونة بالحكمة فعزته لا تقتضي ظلماً وجوراً وسوء فعل كما قد يكون من أعزاء المخلوقين<sup>(٦)</sup> فإن العزيز منهم قد تأخذ العزة

- 
- = ١ - أسماء يكون الحسن باعتبار انفراده وباعتبار جمعه يزيد كمالاً فوق كمال.
  - ٢ - أسماء لا يكون الحسن إلا باعتبار جمعه وسيأتي تفصيله في القاعدة التاسعة من قواعد الأسماء.

- (١) كالمثال الذي ذكره المؤلف وسئل في الملحق أمثلة أخرى كثيرة.
- (٢) أي أن باقتران الإسمين دل على معنى زائد على معناها الأصلي لا يدلان عليه بالاستقلال.

(٣) يقول ابن القيم في مفتاح دار السعادة (٤٨٥/٢) ولهذا كثيراً ما يقرن تعالى بين هذين الإسمين (العزيز الحكيم) في آيات التشريع والتوكين والجزاء ليدل عباده على أن مصدر ذلك كله عن حكمة باللغة وعزة قاهرة ففهم الموقفون عن الله ~~هؤلئك~~ مراده وحكمته وانتهوا إلى ما وقفوا عليه ووصلت إليه أنهماهم وعلومهم وردوا علم ما غاب عنهم إلى أحكام الحاكمين ومن هو بكل شيء عليم وتحققوا بما عملوه من حكمته التي بهرت عقولهم إن الله في كل ما خلق وأمر وأثاب وعاقب من الحكم البالغ ما تقتصر عقولهم عن إدراكه وأنه تعالى هو الغني الحميد العليم الحكيم فمصدر خلقه وأمره وثوابه وعقابه غناه وحمده وعلمه وحكمته ليس مصدره مشيئة مجردة وقدرة خالية من الحكمة والرحمة والمصلحة والغايات المحمودة المطلوبة له خلقاً وأمراً وأنه سبحانه لا يسأل عما يفعل لكمال حكمته أه.

(٤) اسم العزيز يتضمن صفة العزة.

(٥) فاسم الحكيم يدل على صفة الحكم وصفة الحكم وبهذا نعلم أن من أسماء الله ما يكون دالاً على عدة صفات ويكون ذلك الاسم متناولاً لجميعها تناول الاسم الدال على الصفة الواحدة لها، ذكره ابن القيم في بذائع الفوائد (١٦٨/١).

(٦) كالملك مثلاً أو الأمير الذي لا يعارضه أحد لكمال سلطانه وعزته.

بالإثم فيظلم ويجرور ويسيء التصرف<sup>(١)</sup>. وكذلك حكمه تعالى وحكمته مقرونان بالعزيز الكامل بخلاف حكم المخلوق وحكمته فإنهما يعتريهما الذل<sup>(٢)</sup>.

## ملحق القاعدة الأولى

ذكرنا في الحاشية على القاعدة الأولى أننا ستكلم في الملحق عن:

- ١ - تفصيل القول في كلام المؤلف (لا احتمالاً ولا تقديرأ).
- ٢ - الأسماء المقترنة.

**أولاً: المراد من قول المؤلف (لا احتمالاً ولا تقديرأ)**

سوف يتضح المراد من خلال تقسيمنا الألفاظ إلى أربعة أقسام وهي:

- ١ - إما أن تدل على معنى ناقص لا كمال فيه كالعجز والفقر والعمى فهذا لا يجوز أن يسمى الله به فلا يسمى بالعجز أو الفقير أو الخائن.
- ٢ - ألفاظ تدل على النقص في حال وعلى الكمال في حال أي تحمل الوجهين في نفس المعنى مثل: المكر، الكيد، الاستهزاء فهذا لا يسمى الله به أيضاً فلا يقال: الماكر والمخداع والمستهزيء كما سيأتي في قواعد الصفات وهذا هو مراد المؤلف من لا احتمالاً.

- ٣ - ألفاظ تدل على الكمال لكن تحمل النقص بالتقدير الذهني كالمتكلم، والمريد، والفاعل والشائي (الذي يشاء).

مثاله: المتكلم قد يتكلم بخير وقد يتكلم بشر فلا يسمى الله به لأن اسماءه لا تحمل النقص ولو بالتقدير.

(١) لأنه ليس له حكمة فلم يجمع بين العزة والحكمة بل هو عزيز غير حكيم وقد يوجد من يجمع بينهما فيكون قد أوري خيراً كثيراً بخلاف عزة الله وحكمته فهما مفترنان.

(٢) أي أن بعض الناس عنده حكمة ويفسح كل شيء في موضعه ويتصرف تصرفاً حسناً لكن ليس عنده عزة وقوة التي ينفذ فيها ما أراد أما الله تعالى فحكمته مقرونة بالعزيمة.

ولهذا قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الأصفهانية ص ٥ : ( وأما تسميتها سبحانه بأنه مريد وأنه متكلم فإن هذين الأسمين لم يردا في القرآن ولا في الأسماء الحسنى المعروفة، ومعناهما حق، ولكن الأسماء الحسنى المعروفة هي التي يدعى الله بها وهي التي جاءت في الكتاب والسنّة وهي التي تقتضي المدح والثناء بنفسها والعلم والقدرة والرحمة ونحو ذلك هي في نفسها صفات مدح والأسماء الدالة عليها أسماء مدح وأما الكلام والإرادة فلما كان جنسه ينقسم إلى محمود كالصدق والعدل وإلى مذموم كالظلم والكذب والله تعالى لا يوصف إلا بال محمود دون المذموم جاء ما يوصف به من الكلام والإرادة في أسماء تخص المحمود كاسم الحكيم والرحيم والصادق والمؤمن والشهيد والرؤوف والحليم والفتاح ونحو ذلك .

فلهذا لم يجئ في أسمائه الحسنى المأثورة المتكلم المريد اهـ.  
باختصار.

وقال الإمام ابن القيم في مدارج السالكين (٤١٥/٣) :

( وما كان مسمى منقسمًا إلى كامل وناقص وخير وشر لم يدخل اسمه في الأسماء الحسنى كالشيء والمعلوم ولذلك لم يسم بالمريد ولا بالمتكلم وإن كان له الإرادة والكلام لانقسام مسمى «المريد» و «المتكلم» وهذا من دقيق فقه الأسماء الحسنى فتأمله وبإله التوفيق ) اهـ. بتصريف وانظر بدائع الفوائد (١٦١/١).

٤ - ألفاظ دالة على غاية الكمال وليس فيها نقص أبداً لا احتمالاً ولا تقديرأً وهذا هو الذي يسمى الله به كالأمثلة التي ضربها المؤلف ولمزيد من الإيضاح نقل كلام الشيخ ابن عثيمين في شرحه على صحيح البخاري المخطوط ص ١٢ حيث قال حفظه الله : ( كل أسماء الله حسنى ) ولذلك قال الله تعالى : ( وله الأسماء الحسنى ) والحسنى اسم تفضيل يقابلها في المذكر أحسن يقال رجل أحسن وامرأة حسنى ، وهناك قال الأسماء الحسنى فجعل الوصف وصف مؤنث لأن الأسماء جمع والجمع يوصف بالمؤنث إلا

جمع العاقل فيوصف بحسب ما يقتضيه المعنى، إن كان للذكور فجمع مذكر سالم وإن كان للإناث فجمع مؤنث سالم أما غير العاقل فإنه يجمع وصفه على جمع المؤنث، إذاً أسماء الله تعالى كلها حسنة والحسنة هي المشتملة على أكمل وجوه الحسن فهي حسنة ليس فيها نقص بوجه من الوجوه فيفهم من هذه القاعدة - أنه لا يوجد في أسماء الله اسم يحتمل معنيين، معنى حسن ومعنى غير حسن ولهذا لم يكن من أسماء الله المتكلم ولا من أسمائه المرید مع أنه متكلم مرید، قال العلماء: لأن المتكلم من قام به الكلام والكلام قد يكون حسناً وقد يكون سيئاً وكذلك الإرادة ولهذا لا يصح أن نسمي الله بالمتكلم أو نسمي الله بالمرید لكن يوصف بأنه متكلم وأنه مرید لأن باب الإخبار أوسع من باب التسمية لأن التسمية إنشاء تنشأ اسماء للمسمي الذي تريده أن تسميه لكن الإخبار مجرد خبر ليس بإنشاء ولذلك قالوا الإخبار أوسع من الإنشاء فقد يخبر عن الشيء بشيئين ولا يسمى به مثل المتكلم وحيثند يمكن أن نقسم ما يضاف إلى الله تعالى إلى أربعة أقسام:-

القسم الأول: ما تضمن كمال الحسن فهذا يكون من أسمائه.

القسم الثاني: ما كان حسناً من وجه دون وجه فهذا يخبر به عنه ولا يسمى به.

القسم الثالث: ما كان محموداً في حال دون حال فهذا يوصف به في الحال التي يكون فيها محموداً ولا يسمى به على الإطلاق مثل المكر والخداع والاستهزاء والكيد هذه أوصاف إن ذكرت في مقابل من يعامل بهذه الأوصاف صارت أوصافاً ممودة ويوصف الله بها وإنما فلا فمثلاً المكر وصف الله نفسه بأنه يمكر ولكن وصفاً مقيداً بمن يمكر به فقال: ﴿وَيَتَكَرُّونَ وَيَتَكَرُّ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمُتَكَرِّينَ﴾ فلا يصح أن تقول إن الله ماكر وهذا هو الفرق بين هذا وبين قولنا الله متكلم لأنه يجوز أن نقول أن الله متكلم على وجه الإطلاق لكن لا يجوز أن تقول أن الله ماكر إلا إذا قيدته فقلت ماكر بمن يمكر به لأن المكر لا يكون مدحأ إلا حيث كان في مقابل مكر آخر ليتبين به أن قوة الله بِهِ أقوى من قوة هذا الماكر وكذلك نقول في الخداع

﴿يُخْلِدُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَنِدُهُمْ﴾ فلا يصح بأن تصف الله بأنه خادع أو مخدوع على وجه الإطلاق قل خادع من يخداعه كذلك المستهزئ لا يصح أن نقول الله مستهزئ على سبيل الإطلاق بل نقول مستهزئ بمن يستهزئ به وكذلك الكيد يقول إن الله لا يكيد على أحد إلا من كاد عليه لقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَكِيدُ لَكُمْ وَأَكِيدُ لَكُمْ﴾ (١١).

القسم الرابع: - ما لا يصح أن ينسب الله إطلاقاً وهو ما تضمن نصاً مطلقاً فهذا لا يصح أن يضاف إلى الله إطلاقاً مثل الخائن والعياذ بالله هذا لا يمكن أن نصف الله به مطلقاً أبداً.

#### ثانياً: الأسماء المقتنة<sup>(١)</sup>:

من يقرأ كتاب الله يلاحظ اقتران أسماء الله الحسنى بعضها ببعض نحو الغنى الحميد والسميع البصير فما سر هذا الاقتران؟

إن كل اسم من أسماء الله تعالى يتضمن صفة من صفاته سبحانه وكل صفة من صفاته صفة كمال فإذا اقترن صفة كمال بصفة كمال أخرى نشأ عن ذلك كمال آخر غير الكمال الذي يدل عليه الإسم الواحد والصفة الواحدة مثل ذلك (الغفور الرحيم) فالمعنى صفة كمال والرحمة صفة كمال آخر واقتران مغفرته برحمته كمال ثالث فيستحق سبحانه الثناء على مغفرته والثناء على رحمته والثناء على اجتماعهما.

أضف إلى ما سبق أن اقتران الصفات الإلهية ببعضها كمال عظيم ينشأ منه خير وفضل يحتاجه ويفيد منه العباد، كاقتران الغنى بالكرم مثلاً في قوله تعالى ﴿فَلَمَّا رَأَى غَيْرَهُ كَرِيمًا﴾ [النمل: ٤٠] إذ من المعلوم أنه ليس كل غني كريماً وليس كل كريم غنياً وإنك لن تستفيد من الغنى إذا كان بخيلاً ولا من الكريم إذا كان فقيراً وليس هناك من غنى كريماً غناه تام وكرمه تام إلا الله تعالى الأمر الذي يدفع بالعبد إلى الاعتماد عليه سبحانه وحده ورجائه دون غيره.

(١) من معالم التوحيد د. مروان القبي ص ٢٠٩.

إن ما سبق ليس سوى توضيح للكمال الذي ينشأ من اقتران الغنى بالكرم ولا ريب أن هناك كمالات أخرى عظيمة تنشأ من اقتران أسماء إلهية أخرى بعضها بعض.

ومما ورد ذكره من الأسماء الحسنة مقتننا في القرآن الكريم:

- ١ - «اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ» (الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ) (١٠٦) (الفاتحة).
- ٢ - «اللَّهُ أَكَدَّ (١) أَللَّهُ الصَّمَدُ (٢)» (الإخلاص: ١ - ٢).
- ٣ - «الْبَرُّ الرَّحِيمُ» (الطور: ٢٨).
- ٤ - «الْوَابُ الرَّحِيمُ» (البقرة: ١٢٨).
- ٥ - «الْحَقُّ الْيُسْرَى» (النور: ٢٥).
- ٦ - «الْحَكِيمُ الْحَمِيدُ» (فصلت: ٤٢).
- ٧ - «الْحَكِيمُ الْتَّقِيرُ» (الأنعام: ١٨).
- ٨ - «الْحَكِيمُ الْمَلِيدُ» (الحجر: ٢٥).
- ٩ - «الْحَلِيمُ الْغَفُورُ» (الإسراء: ٤٤).
- ١٠ - «الْحَمِيدُ الْمَجِيدُ» (هود: ٧٣).
- ١١ - «الْأَنْعَى الْعَيُونُ» (البقرة: ٢٥٥).
- ١٢ - «خَيْرًا بَعْدَ رَا» (الإسراء: ١٧).
- ١٣ - «الْخَلِيقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ» (الحشر: ٢٤).
- ١٤ - «الْخَلِيقُ الْعَلِيمُ» (الحجر: ٨٦).
- ١٥ - «الرَّبُّ الرَّحِيمُ» (يس: ٥٨).
- ١٦ - «الرَّؤوفُ الرَّحِيمُ» (البقرة: ١٤٣).
- ١٧ - «الْكَفِيلُ الرَّحِيمُ» (الفاتحة).
- ١٨ - «الرَّحِيمُ الْغَفُورُ» (سـٰ: ٢).
- ١٩ - «الرَّحِيمُ الْوَدُودُ» (هود: ٩٠).

- ٢٠ - **«السَّمِيعُ الْبَصِيرُ»** [الشُورى: ١١].
- ٢١ - **«السَّمِيعُ الْلَّيِثُ»** [آل عمران: ٣٤].
- ٢٢ - **«السَّمِيعُ الْقَرِيبُ»** [سْبَا: ٥٠].
- ٢٣ - **«الشَّاكِرُ الْعَلِيمُ»** [النِسَاء: ١٤٧].
- ٢٤ - **«الشَّكُورُ الْحَلِيمُ»** [التَّغَابِن: ١٧].
- ٢٥ - **«الْعَلِيمُ الْحَلِيمُ»** [الحج: ٥٩].
- ٢٦ - **«الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ»** [الأنفال: ٧١].
- ٢٧ - **«الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ»** [الشُورى: ٥٠].
- ٢٨ - **«الْعَلِيمُ الْخَيْرُ»** [التحريم ٣].
- ٢٩ - **«الْعَفْوُ الْعَفْوُ»** [النِسَاء: ٤٣].
- ٣٠ - **«الْعَفْوُ الْقَدِيرُ»** [النِسَاء: ١٤٩].
- ٣١ - **«الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ»** [آل عمران: ٦٢].
- ٣٢ - **«الْعَزِيزُ الْحَمِيدُ»** [إِبْرَاهِيم: ١].
- ٣٤ - **«الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ»** [الشِّعْرَاء: ٢١٧].
- ٣٥ - **«الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ»** [غافر: ٢].
- ٣٦ - **«الْعَزِيزُ الْعَفْوُ»** [السِّلْك: ٢].
- ٣٧ - **«الْعَزِيزُ الْفَقِيرُ»** [ص: ٦٦].
- ٣٨ - **«الْعَزِيزُ الْمُفْتَدِرُ»** [القمر: ٤٢].
- ٣٩ - **«الْعَلِيُّ الْحَكِيمُ»** [الشُورى: ٥١].
- ٤٠ - **«الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ»** [الحج: ٦٢].
- ٤١ - **«الْعَلِيُّ الْغَفِيلُ»** [الشُورى: ٤].
- ٤٢ - **«الْعَفْوُ الْحَلِيمُ»** [آل عمران: ١٥٥].
- ٤٣ - **«الْعَفْوُ الشَّكُورُ»** [الشُورى: ٢٣].

- ٤٤ - **«الْغَفُورُ الرَّجِيمُ»** [البقرة: ٢١٨].
- ٤٥ - **«الْغَنِيُّ الْكَرِيمُ»** [النمل: ٤٠].
- ٤٦ - **«الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ»** [البقرة: ٢٦٧].
- ٤٧ - **«غَنِيٌّ حَلِيمٌ»** [البقرة: ٢٦٣].
- ٤٨ - **«الْفَتَاحُ الْعَلِيمُ»** [سبا: ٢٦].
- ٤٩ - **«الْقَوِيُّ الْعَزِيزُ»** [هود: ٦٦].
- ٥٠ - **«الْقَرِيبُ الْمُجِيبُ»** [هود: ٦١].
- ٥١ - **«اللطِيفُ الْخَيِيرُ»** [الأحزاب: ٣٤].
- ٥٢ - **«الْمَلِكُ الْحَقُّ»** [طه: ١١٤].
- ٥٣ - **«الْمَلِكُ الْقَدُوسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَمِّنُ الْمَرِيزُ الْجَبَارُ الْمُتَكَبِّرُ»**  
[الحضر: ٢٣].
- ٥٤ - **«الْمَلِكُ الْقَدُوسُ الْمَرِيزُ الْحَكِيمُ»** [الجمعة: ١].
- ٥٥ - **«الْمَلِيلُكُ الْمُقْتَدِرُ»** [القمر: ٥٥].
- ٥٦ - **«الْوَاسِعُ الْحَكِيمُ»** [النساء: ١٣٠].
- ٥٧ - **«الْوَاسِعُ الْعَلِيمُ»** [آل عمران: ٧٣].
- ٥٨ - **«الْوَحْدَةُ الْفَهَارُ»** [الرعد: ١٦].
- ٥٩ - **«الْوَلِيُّ الْحَمِيدُ»** [الشورى: ٢٨].
- ومما ورد ذكره من الأسماء الإلهية مقتربنا في السنة النبوية:
- **الْتَّوَابُ الْغَفُورُ<sup>(١)</sup>**.

(١) لما رواه ابن عمر قال: (إِنَّا كُنَّا لَنَعْدُ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي الْمَجْلِسِ يَقُولُ: «رَبِّ اغْفِرْ لِي وَتَبْ عَلَيْ إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَابُ الْغَفُورُ» مائةٌ مِّنْ مَرَةٍ أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ (٢١/٢) و(٢٢/٦٧) و(٢٢/٦٨).

٨٤) وصَحَّحَهُ الْأَلْيَانِي فِي «الْأَحَادِيثِ الصَّحِيقَةِ» (٥٥٦).

- الرَّحِيمُ الْحَمِيمُ الْكَرِيمُ<sup>(١)</sup>.
- الْحَمِيمُ السَّيِّدُ<sup>(٢)</sup>.
- الْعَظِيمُ الْحَلِيمُ<sup>(٣)</sup>.

ولعل الله ييسر لمن يفرد بحثاً في توضيح وجه الكمال في اقتران الأسماء في الكتاب والسنة.

وللإمام ابن القيم كلام جميل في الحكمة من اقتران أسماء الله تعالى. وختم الآيات بها أنقلها للفائدة فقال نَحْنُ نَعْلَمُ: «أمر سبحانه بتدارس كلامه والتفكير فيه، وفي أوامرها ونواهيه وزواجره ولو لا ما تضمنه من الحكم والمصالح والغايات المطلوبة والعواقب الحميدة، التي هي محل الفكر لما كان للتفكير فيه معنى وإنما دعاهم إلى التفكير والتدارس ليطلعهم ذلك على حكمته البالغة وما فيه من الغايات والمصالح المحمودة التي توجب لمن عرفها إقراره بأنه تنزيل من حكيم حميد.

فإن ما في خلق الله وأمره من الحكم والمصالح المقصودة بالخلق والأمر والغايات الحميدة أمر تشهد به الفطر والعقول ولا ينكره سليم الفطرة.

ويذكر تعالى هذين الأسمين عند ذكر مصدر خلقه وشرعه تبييناً على أنهما صدراً عن حكمة مقصودة مقارنة للعلم المحيط التام لقوله: ﴿وَلَنَّكَ لَتَقَى الْقَوْمَاتِ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ﴾ [النمل: ٦].

وقوله: ﴿تَنْزِيلُ الْكِتَبٍ مِنْ أَنْوَارِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ﴾.

(١) لقوله نَحْنُ نَعْلَمُ: «إن الله رحيم حبي كريم يستحب من عبده أن يرفع إليه يديه ثم لا يضع فيما خيراً» أخرجه الحاكم عن أنس وهو في صحيح الجامع الصغير (١٧٦٨).

(٢) رواه أبو داود برقم (٤١٢)، والنسائي (١/٧٠) والبيهقي (١٩٨/١).

(٣) لما رواه مسلم عن ابن عباس (أن نبي الله نَحْنُ نَعْلَمُ كان يقول عند الكرب: «لا إله إلا الله العظيم الحليم لا إله إلا الله رب العرش العظيم لا إله إلا الله رب السماوات ورب الأرض ورب العرش الكريم») حديث رقم ٢٧٣ (٤/٢٠٩).

فذكره العزة المتضمنة لكمال القدرة والتصرف، والحكمة المتضمنة لكمال الحمد والعلم.

وقوله: «وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيهِمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبُوا نَكَلًا مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ» [المائدة: ٢٨].

وسمع بعض الأعراب قارئاً يقرؤها (والله غفور رحيم) فقال: ليس هذا كلام الله، فقال: أتکذب بالقرآن؟ فقال: لا ولكن لا يحسن هذا فرجع القارئ إلى خطنه فقال: (عزيز حكيم) فقال: صدقت.

وإذا تأملت ختم الآيات بالأسماء والصفات وجدت كلامه مختتماً بذكر الصفة التي يقتضيها ذلك المقام حتى كأنها ذكرت دليلاً عليه وموجة له وهذا كقوله: «إِنْ تُعَذِّبْهُمْ فَأَنَّهُمْ عَبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ» [المائدة: ١١٨] أي: فإن مغفرتك لهم مصدر عن عزة هي كمال القدرة لا عن عجز وجهل.

وقوله: «ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيِّ» [يس: ٣٨] وفصلت: ١٢ والزخرف: ٩ في عدة مواضع من القرآن يذكر ذلك عقب ذكره الأجرام العلوية وما تضمنه من فلق الإصباح وجعل الليل سكناً وإجراء الشمس والقمر بحساب لا يعلواني وتزيين السماء الدنيا بالنجوم وحراستها وأخبر أن هذا التقدير المحكم المتقن صادر عن عزته وعلمه ليس أمراً اتفاقياً لا يمدح به فاعله ولا يشني عليه به كسائر الأمور الاتفاقية.

ومن هذا ختمه سبحانه قصص الأنبياء وأمهم في سورة الشعراء عقيب كل قصة: «وَلَأَنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ» [الشعراء: ١١] فإن ما حكم به لرسله وأتباعهم ولآدعائهم صادر عن عزة ورحمة فوضع الرحمة في محلها وانتقم من أعدائه بعزته ونجى رسله وأتباعهم برحمته والحكمة الحاصلة من ذلك أمر مطلوب مقصود وهي غاية الفعل لا أنها أمر اتفاقي.

وأخبر تعالى بأن حكمه أحسن الأحكام وتقديره أحسن التقادير ولو لا

مطابقته للحكمة والمصلحة المقصودة المراده لما كان كذلك إذ لو كان حسنه لكونه مقدوراً معلوماً كما ي قوله النهاة لكان هو وضده سواء فإنه بكل شيء عليم وعلى كل شيء قدير فكان كل معلوم مقدور أحسن الأحكام وأحسن التقادير وهذا ممتنع قال تعالى: «وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حَكْمًا لِتَقْوِيْرِ  
يُوقْنَوْنَ» [المائدة: ٥٠] وقال: «وَمَنْ أَحْسَنُ دِيَنًا مِمَّنْ آتَلَمْ وَجَهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ  
مُحْسِنٌ» [النساء: ١٢٥] فجعل هذا أن يختار لهم ديناً سواء ويرتضى ديناً غيره كما يمتنع عليه العيب والظلم.

وقال تعالى: «وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَدِيقًا وَقَالَ  
إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ» [فصلت: ٣٣].

وقال: «فَقَدَرْنَا فِيمَنْ الْتَّدِيرُنَّ» [المرسلات: ٢٣] وقال: «فَبَارَكَ اللَّهُ  
أَحْسَنُ الْخَلْقِينَ» [المؤمنون: ١٤].

فلا أحسن من تقديره وخلقه لوقعه على الوجه الذي اقتضيه حكمته ورحمته وعلمه.

وقال تعالى: «مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَوُتٍ» [الملك: ٣].  
ولولا مجি�ئه على أكمل الوجوه وأحسنتها ومطابقتها للغايات المحمودة والحكم المطلوبة لكان كله متفاوتاً أو كان عدم تفاوته أمراً اتفاقياً لا يحمد فاعله لأنَّه لم يرده ولم يقصده وإنما اتفق أن صار كذلك.

وتأمل حكمة القرآن كيف جاء في الاستعادة من الشيطان الذي نعلم وجوده ولا نراه بلفظ: السميع العليم<sup>(١)</sup> في الأعراف وحم السجدة.

وجاءت الاستعادة من شر الإنس الذين يؤنسون ويرون بالبصار بلفظ السميع البصير في سورة حم المؤمن فقال: «إِنَّ الَّذِينَ يُجَاهِدُونَ فِي مَا يُكَسِّبُ  
اللَّهُ يُعَيِّرُ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ إِنْ فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كَثِيرٌ مَا هُمْ بِكَلْغِيْهِ فَأَسْتَعِدُ

(١) قال تعالى: «وَمَا يَرْكَنُكَ مِنَ الشَّيْطَنِ نَزَعْ فَأَسْتَعِدُ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيِّ» [الأعراف: ٢٠٠] وقال ههـ: «وَمَا يَرْكَنُكَ مِنَ الشَّيْطَنِ نَزَعْ فَأَسْتَعِدُ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ  
الْعَلِيُّ» [فصلت: ٣٦].

بِاللَّهِ إِنَّمَا هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿٥٦﴾ [غافر: ٥٦] لأن أفعال هؤلاء معاينة ترى بالأبصار وأما نزع الشيطان فوساوس وخطرات يلقبها في القلب يتعلق بها العلم فأمر بالاستعاة بالسميع العليم فيها وأمر بالاستعاة بالسميع البصير في باب ما يرى بالبصر ويدرك بالرؤيا. كما جرت عادة القرآن بتهديد المخاطبين وتحذيرهم بما يذكره من صفاته التي تقتنصي الحذر والاستقامه كقوله: «فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَمَّا بَعْدِ مَا جَاءَنَّكُمْ أَبْيَتُكُمْ فَأَغْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿٢٠٩﴾» [البقرة: ٢٠٩] و قوله: «مَنْ كَانَ يُرِيدُ تَوَابَ الدُّنْيَا فَوَيْدَ اللَّهُ تَوَابُ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿١٣٤﴾» [النساء: ١٣٤].

والقرآن مملوء من هذا وعلى هذا فيكون في معنى ذلك أنني أسمع ما يردون به عليك وما يقابلون به رسالاتي، وأبصر ما يفعلون، ولا ريب أن المخاطبين بالرسالة بالنسبة إلى الإجابة والطاعة نوعان: أحدهما قابلوها بقولهم: صدقت، ثم عملوا بموجبها، والثاني قابلوها بالتكذيب ثم عملوا بخلافها، فكانت مرتبة المسموع منهم قبل مرتبة البصر فقدم ما يتعلق به على ما يتعلق بالمبصر.

### اقتران الواسع بالعليم:

قال تعالى: «مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلُ حَبَّةٍ أَبْيَتَتْ سَبْعَ سَنَائِلَ فِي كُلِّ سُبْلَتْرِ مِائَةٍ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُقْبِلُ لِمَنِ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلَيْهِمْ ﴿١١١﴾» [البقرة: ٢٦١].

وقد ختم الآية باسمين من أسمائه الحسنى مطابقين لسياقها وهما الواسع والعليم فلا يستعبد العبد هذه المضاعفة ولا يضيق عنها عطنه<sup>(١)</sup> فإن المضاعف واسع العطاء واسع الغنى واسع الفضل ومع ذلك فلا يظن أن سعة عطائه تقتضي حصولها لكل منفق فإنه عليم بمن تصلح له هذه

(١) «عطنه»: العطن: المناخ حول الورد أي مبرك الإبل ومربين الغنم عند المساء. وفلان ضيق العطن: أي قليل الصبر والجهلة عند الشدائد، بخيل.

المضاعفة وهو أهل لها، ومن لا يستحقها ولا هو أهل لها، فإن كرمه وفضله لا ينافق حكمته بل يضع فضله مواضعه لسعته ورحمته ويمنعه من ليس من أهل بحكمته وعلمه.

### اقتران الغنى بالحليم:

قال تعالى: ﴿ قُولٌ مَّرْوُفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِّنْ صَدَقَةٍ يَتَبَعَّمَا أَذْكَرَ اللَّهُ غَنِيٌّ حَلِيمٌ ﴾ وختم الآية بصفتين مناسبتين لما تضمنته فقال: (والله غني حليم) وفيه معنian:

أحدهما: أن الله غني عنكم لن يناله شيء من صدقاتكم وإنما الحظ الأوفر لكم في الصدقة فتفعلها عائد عليكم لا إليه سبحانه وتعالى فكيف يمن ببنفته ويؤذي مع غنى الله التام عنها وعن كل ما سواه ومع هذا فهو حليم إذ لا يعجل المنان بالعقوبة وفي ضمن هذا الوعيد والتحذير.

والمعنى الثاني: أنه سبحانه وتعالى مع غناه التام من كل وجه فهو الموصوف بالحلم والتجاوز والصفح مع عطائه الواسع وصدقاته العميمة فكيف يؤذى أحدكم به وأذاه مع قلة ما يعطي وزارته وفقره.

ولكمال غناه استحال إضافة الولد والصاحبة والشريك والشريك بدون إذنه إليه ولكمال عظمته وعلوه وسع كرسيه السموات والأرض ولم تسعه أرضه ولا سمواته، ولم تحاط به مخلوقاته بل هو العالى على كل شيء وهو بكل شيء محيط ولا تنفذ كلماته ولا تبدل ولو أن البحر يمده من بعده سبعة أبحر مداداً، وأشجار الأرض أقلااماً فكتب بذلك المداد وبذلك الأقلام لننفذ المداد وفيت الأقلام ولم تنفذ كلماته إذ هي غير مخلوقة<sup>(١)</sup>.

(١) أسماء الله الحسنى للإمام ابن القيم جمع وترتيب يوسف علي وأيمن عبد الرزاق

ص ٣٠١ - ٢٩٦

## القاعدة

٢

### القاعدة الثانية<sup>(١)</sup>

#### أسماء الله تعالى أعلام<sup>(٢)</sup> وأوصاف<sup>(٣)</sup>

**أعلام:** باعتبار دلالتها على الذات<sup>(٤)</sup>. وأوصاف: باعتبار ما دلت

(١) هذه القاعدة لبيان أن أسماء الله أعلام وأوصاف بخلاف أعلام البشر فإنها أعلام محبة ولهذا يقول الدارمي في رده على بشر المرسي (١٦٢/١) وقد يسمى الرجل حكيمًا وهو جاهل، وحكماً وهو ظالم، وعزيزاً وهو حقير، وكريماً وهو لثيم، وصالحاً وهو طالع، وسعيناً وهو شقي، ومحموداً وهو مذموم، وحبيباً وهو بغرض، وأسدًا، وحماراً، وكلباً، وجدياً، وكلياً وهرأ وحنظلة وعلمة وليس كذلك اه. ونظير هذا شيئاً:  
أ - أعلام النبي ﷺ فإنها أعلام وأوصاف.

انظر في ذلك شرح شفا القاضي عياض للعلا على قاري (٤٨٥، ٥١٤/١) ونسيم الرياض شرح شفا القاضي عياض للخفاجي (٣٨٠، ٣٩٢/٢) والمواهب اللدنية للقسطلاني (٢/٤٠) وشرحها للزرقاني (١١٢/٣) وسبل الهدى والرشاد للصالحي (١/٤٠).

قال ابن القيم في زاد المعاد (٨٦/١) عن أسماء النبي ﷺ أنها كلها نعوت ليست أعلاماً محبة لمجرد التعريف بل أسماء مشتقة من صفات قائمة به توجب له المدح والكمال اه. وقال الزرقاني في شرح المawahب (١١٣/٣) عن أسماء النبي ﷺ أن كلها تدل على معانٍ شريفة ولذا قال ابن القيم: أن محمداً علم وصفة في حقه ﷺ وإن كان علماً محضاً في حق غيره وهذا شأن أسمائه كأسماء الله أعلام دالة على معانٍ هي أوصاف مدح فلا تضاد فيها العلمية الوصفية ولما كانت الأسماء قوالب المعانٍ ودالة عليها اقتضت الحكمة أن يكون بينها وبينها ارتباط وتتناسب وأن لا تكون معها بمنزلة الأجنبي المحسض الذي لا تعلق له بها فإن حكمة الحكيم تأبى ذلك الواقع يشهد بخلافه بل للأسماء تأثير في المسميات وللمسميات تأثير في أسمائها في الحسن والقبح والتقليل والطلاقة والكتابة كما قيل:

وقل إن أبصرت عيناك ذا لقب إلا ومعنى أن فكرت في لقبه  
ب - أسماء القرآن وانظر في ذلك البرهان للزرقاني (٢٧٣/١) والاتفاق للسيوطى (١/١٥٩) والبيان لطاهر الجزائري اعني به الشيخ أبو غدة رحمه الله ص ١٥٥، والتدميرية لشيخ الإسلام وشرحها لفالح آل مهدي ص ٢٢٦.

(٢) العلم هو الذي يعني مسماه مطلقاً من غير قرينة وقد قال ابن مالك:  
اسم يعين المسمى مطلقاً علمه كجعفر وخرفنا

(٣) سيأتي معنى الوصف والفرق بينه وبين الاسم في الملحق.

(٤) الذات لها معانٌ ستدركها في الملحق والمراد هنا ما قام بنفسه.

عليه من المعاني. وهي بالاعتبار الأول<sup>(١)</sup>: مترادفة<sup>(٢)</sup>; لدلالتها على مُسمى واحد وهو الله تَعَالَى. وبالاعتبار الثاني<sup>(٣)</sup> متباعدة<sup>(٤)</sup>; لدلالة كل واحد منها على معناه الخاص. فـ«الْحَقِيقُ الْعَلِيمُ، الْقَدِيرُ، السَّمِيعُ، الْبَصِيرُ، الرَّحْمَنُ، الرَّحِيمُ، الْعَزِيزُ، الْحَكِيمُ» كلها أسماء لمُسمى واحد وهو الله سبحانه وتعالى، لكن معنى الحَقِيقُ غير معنى العَلِيمِ غير معنى الْقَدِيرِ وهكذا<sup>(٥)</sup>.

وإنما قلنا بأنها أعلام وأوصاف لدلالة القرآن عليه<sup>(٦)</sup> كما في قوله تعالى ﴿وَهُوَ الْفَقُورُ الرَّجِيمُ﴾ [الأحقاف: ٨].

(١) أي باعتبار دلالتها على الذات فإنها مترادفة لأن العليم بمعنى السميع بمعنى البصير وهكذا لدلالتها على مسمى واحد.

(٢) الترافق هو الألفاظ الكثيرة لمعنى واحد مثل: أسد وليث، وقمح وبير وحنطة وهكذا انظر شرح تنقية الفصول للقرافي ص ٣١ وشرح المنهاج للجاريزي (٢٠٦/١) وشرح مختصر ابن الحاجب للأصفهاني (١٧٥/١).

(٣) أي باعتبار ما تدل عليه من المعاني فإنها متباعدة لأن السمع غير البصر وهكذا. قال في مراقي السعدود: **اللفظ والممعنى إذا تعددَا معاً تباين كراح واغتسدا**

انظر شرح الولاتي على العراقي ص ٢٤ وانظر شرح التونية لابن عيسى (٢٥٢/٢).

(٤) التباين هو الاختلاف بين الألفاظ باعتبار تعدد معناها.

مثل حديد، كتاب، سماء، سيف.

انظر توضيح المنطق للمذلوج ص ٣٠

وقال في شرح الولاتي ص ٢٦:

**وَمَا يَرِي لَنْعَ ذَا يَخَالِفُ كَالْبَرُ وَالْقَمْعُ هُوَ الْمُرَادُ وَلِيُسْ مِنْهُ مَا بِهِ لِمَقْصِدٍ زِيَادَةَ كَالسِيفِ وَالْمَهْنَدِ**

(٥) يقول الإمام ابن القيم في كتاب الأسماء الحسنة الذي جمعه يوسف بن علي ص ٢٥٥: اختلف النظار في هذه الأسماء: هل هي متباعدة نظراً إلى تباين معانيها وأن كل اسم يدل على معنى غير ما يدل الآخر أم هي مترادفة لأنها تدل على ذات واحدة فمدولوها لا تعدد فيه وهذا شأن المترادفات؟ والنزاع لفظي في ذلك.

والتحقيق أن يقال: هي مترادفة بالنظر إلى الذات متباعدة بالنظر إلى الصفات وكل اسم منها يدل على الذات الموصوفة بتلك الصفة بالمطابقة وعلى أحد هما وحده بالتضمين وعلى الصفة الأخرى بالالتزام.

وانظر التدمرية لشيخ الإسلام وشرحها لفالح آلم مهدي ص ٢٢٦.

(٦) ذكر المؤلف الأدلة على أن أسماء الله أعلام وأوصاف من القرآن والإجماع أهل اللغة

وقوله: «وَرَبُّكَ الْفَقُورُ ذُو الرَّحْمَةِ»<sup>(١)</sup> [الكهف: ٥٨].

فإن الآية الثانية دلت على أن الرحيم هو المتصف بالرحمة. ولإجماع أهل اللغة والعرف أنه لا يقال: علیم إلا لمن له علم ولا سميع إلا لمن له سمع، ولا بصير إلا لمن له بصر، وهذا أبين من أن يحتاج إلى دليل<sup>(٢)</sup>.

وبهذا علم ضلال من سلباً<sup>(٣)</sup> أسماء الله تعالى معانيها من أهل الشعري<sup>(٤)</sup> قالوا: «إن الله تعالى سميع بلا سمع وبصير بلا بصر وعزيز بلا

= والعرف وسيأتي للمسألة مزيد من التفصيل في الملحق.

انظر تمہید الاولیاء للباقلانی ص ۲۲۸ وتبصرة الأدلة في أصول الدين لأبی المعین التسفي (۲۰۱/۱) إلى ۲۰۹).

(۱) والشاهد من الآية قوله (ذو الرحمة) وقد ذكر المفسرون أن معناها: صاحب الرحمة أي أن رب موصوف بها، ففرق بين الرحيم وبين (ذو الرحمة) تأكيداً لإثبات الصفة لله. يقول الألوسي في تفسيره (٣٠٥/١٥): وعلى هذا يكون ذو الرحمة أبلغ من كل واحد من الرحمن الرحيم وإن كاتنا معاً أبلغ منه ولذا جاء بهما في البسملة دونه، ومن أنصف لم يشك في أن قولك فلان ذو العلم أبلغ من قولك فلان علیم بل ومن قولك: فلان العلیم من حيث أن الأول يفيد أنه صاحب ماهية العلم وما كلها ولا كذلك الآخرين اهـ.

وقد أول الخلف صفة الرحمة بما بالإنعام أو بارادة الإنعام.

وانظر الرازی (١٢١/٢١) وحاشیة الشهاب على البيضاوي (١٩٨/٦).

(۲) وهو كما قال المؤلف حفظه الله، وللنفسی في التبصرة تفصیل في ذلك.

وقال في مرافق السعود:

وعند فقد الوصف لا يشقن وأعز المعتزلی الحق

يعني أن الذات إذا لم تتصف بالمصدر فلا يصح الاشتراق لها منه فلا يصح الاشتراق الضارب لمن لم يقم منه ضرب أصلًا ولا اشتراق الأسود لمن لم يقم به سواد خلافاً للمعتزلة القائلين بجواز ذلك مع عدم اتصف الذات بالمصدر.

انظر نثر الورود للشقيقی (١٢٩/١) وأقاويل الثقات للشيخ مرعي الكرمي ص ٢٧.

(۳) السلب بمعنى النفي أي نفوا المعانی والصفات من اسماء الله.

انظر التحفة المهدية شرح التدمیری لفالح المھدی ص ٥٠.

(٤) من المعتزلة والفلسفۃ وغيرهما الذين نفوا الصفات.

والتعطیل لغة: التفریع وفي الاصطلاح هنا: إنكار ما يجب لله تعالى من الأسماء والصفات أو إنكار بعضه فهو نوعان:

أ - تعطیل کلي كتعطیل الجهمیة الذين أنكروا الصفات وغلاتهم يتکرون الأسماء أيضاً.

عزه وهكذا»<sup>(١)</sup> . . .

وعللوا ذلك: بأن ثبوت الصفات يستلزم تعدد القدماء<sup>(٢)</sup> وهذه العلة عليلة بل ميئية لدلالة السمع<sup>(٣)</sup> والعقل على بطلانها:

\* أما السمع: فلأن الله تعالى: وصف نفسه بأوصاف كثيرة مع أنه الواحد الأحد. فقال تعالى: ﴿إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ﴾ إِنَّمَا هُوَ يَبْيَثُ وَيَهْبِطُ وَهُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ ﴿ذُو الْعَرْشِ الْمَجِيد﴾ فَقَالَ لِمَا يَرِدُ ﴿إِنَّمَا يَرِدُ﴾ [البروج: ١٢ - ١٦].

= ب - تعطيل جزئي كتعطيل الأشعرية الذين ينكرون بعض الصفات دون بعض وأول من عرف بالتعطيل من هذه الأمة هو الجعدي بن درهم.

(١) ذهب جمهور المعتزلة إلى أن الله عالم بالذات لا يعلم زائد على الذات وهكذا في بقية الصفات ولهذا قالوا: عليم بلا علم، سميع بلا سمع إذ لو أنكروا أن الله يعلم لکفراهم المسلمين فهم يثبتون الاسم والأثر وينفون الصفة كما سيأتي في القاعدة الثالثة.

وذهب أبو الهذيل العلاف إلى أن الله عالم بعلم وعلمه ذاته، قادر بقدرة وقدرته ذاته، حي بحياة وحياته ذاته، كما في الملل للشهرستاني (٥٠/١) ونقل الأشعري في المثالات (١/٥٠) عن أبي الهذيل أنه يقول: الله علم هو وقدرة هي هو وحياة هي هو وسمع هو هو وكذلك في سائر صفات الذات قال الشهيرستاني في الملل (١/٥٠).

والفرق بين قول القائل: عالم بذاته لا يعلم وبين قول القائل: عالم بعلم هو ذاته: أن الأول نفي الصفة والثاني إثبات ذات هو يعنيه صفة أو إثبات صفة هي بعينها ذات. وقد ذكر الجويني في الإرشاد ص ١٠١ أن قول أبي الهذيل يعد من فضائحه وتناقضاته وسيأتي التعليق على مسألة هل الصفة زائدة على الذات بعد الانتهاء من قواعد الأسماء عند كلامنا على أن الأسماء ليست مخلوقة.

(٢) ولهذا كان يقول واصل بن عطاء كما في الملل (٤٦/١): إن من أثبت معنى صفة قديمة فقد أثبت إلهين.

ونقل الشهرستاني في نهاية الأقدم في علم الكلام (ص ١٩١): إن المعتزلة تأثروا بالفلسفه في نفيهم للصفات اهـ.

والقديم يطلق على أمرين:

أ - المتقدم على غيره فيقال: هذا قديم للعتيق.

ب - الأزلي فيقال: الله قديم أزلي.

ولهم حجة أخرى هي أن إثبات الصفات يستلزم التشيه وسيأتي الرد عليها.

(٣) السمع هو القرآن والسنّة وسيمر بك هذا التعبير كثيراً فتبه له قاله المؤلف.

(٤) في هذه الآية وصف الله نفسه بالبطش وأنه الذي يبدى ويعيد وأنه الغفور الوارد وأنه

وقال تعالى: ﴿سَيِّدُ أَنْشَرِكَ الْأَكْلَلِ اللَّهُ خَلَقَ فَنِئَ وَالَّذِي فَلَدَرَ فَهَدَى وَالَّذِي أَفْرَجَ الْمُرْعَى فَجَعَلَهُ غُثَّةً أَتَوَى﴾<sup>(١)</sup> [الأعلى: ١ - ٥] ففي هذه الآيات الكريمة أوصاف كثيرة لموصوف واحد ولم يلزم من ثبوتها تعدد القدماء.

\* وأما العقل: فلان الصفات ليست ذات (٢) بائنة<sup>(٣)</sup> من الموصوف حتى يلزم من ثبوتها التعدد وإنما هي من صفات من اتصف بها فهي قائمة به وكل موجود<sup>(٤)</sup> فلا بد له من تعدد صفاتة، ففيه صفة الوجود<sup>(٥)</sup>.

صاحب العرش وأنه المجيد وأنه الفعال.

ملاحظة: اختلف القراء في كلمة المجيد فقرأ نافع وعاصم وابن كثير وأبو عمرو وابن عامر بالرفع على أنه صفة لقوله (ذو) وقرأ حمزة والكسائي والمفضل عن عاصم المجيد بالخض على أنه نعت للعرش وهو قول الأزهري كما في كتابه القراءات (٢/٧٦٣) واستظهره ابن أبي مريم في الموضع (١٣٥٦/٢) أو أنه صفة (لربك) كما هو قول أبي علي الفارسي في الحجة (١٣٩٣/٦).

وانظر الخلاف في الكشف لمكي القبيسي (٣٦٩/٢) ومشكل إعراب القرآن لمكي (٢/٨٠٩) والفرید للهمданی (٤/٦٥٣).

(١) فوصف نفسه بأنه الأعلى وأنه الذي خلق وأنه الذي سوى وقدر وهدى وأخرج المرعن.

(٢) ذات: خبر ليس منصوب بالكسرة.

(٣) أي منفصلة.

(٤) أي حقيقة كما سيأتي في القاعدة الأولى من قواعد الصفات، إذ أن الوجود قسمان:  
أ - وجود ذهني وهو الذي يكون في الأذهان كالتصورات والخيالات التي تدور في النفس.

ب - وجود خارجي ويسمى بالوجود العيني وهو الوجود المادي للشيء المتشخص في الأعيان كالشجر والحجر.

انظر تعريفات الجرجاني ص ١٠٤، كشاف التهاونi (٤/٣٠١) ومنظومة السبزواري مع شرحها للمرتضى المطهرى (١/٢٠٥) والأجوبة المرضية لتقريب التدمرية لبلال الجزائرى ص ٣٥.

(٥) ظاهر كلام المؤلف أن الوجود صفة الله ومشى عليه السفاريني في اللوامع (١/٤٢) وللناس في ذلك أقوال:

أ - أن الوجود صفة كما ذكر المؤلف وهو مذهب الرازى.

=

وكونه واجب والوجود أو ممكّن الوجود<sup>(١)</sup> وكونه عيناً قائماً بنفسه أو  
وصفاً في غيره<sup>(٢)</sup>.

### الدَّهْرُ لِيْسُ مِنْ أَسْمَاءِ اللَّهِ :

وبهذا أيضاً علم أن «الدَّهْر» ليس من أسماء الله تعالى لأنَّه اسم جامد  
لا يتضمن معنى يلحقه بالاسماء الحسنة<sup>(٣)</sup> ولأنَّه اسم للوقت والزمن<sup>(٤)</sup>.  
قال الله تعالى عن مُنْكِري الْبَعْثَ: «وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاةُ الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا  
يُنْكَأُ إِلَّا الدَّهْرُ» [الجاثية: ٢٤] يريدون: مرور اللَّيَالي والأيام.

فأمّا قوله ﷺ: «قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: يُؤذِنِي ابْنُ آدَمُ يَسْبُّ الدَّهْرَ وَأَنَا الدَّهْرُ  
بِيَدِي الْأَمْرُ أَقْلِبُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ»<sup>(٥)</sup> فلا يدل على أن الدَّهْرَ من أسماء الله

= ب - أن الوجود صفة للحادث دون القديم وهو قول الفلاسفة.

ج - إن الوجود ليس صفة بل هو عين الذات ليس بزائد عليها والذات ليست بصفة  
لكن لما كان الوجود توصف به الذات في اللفظ فيقال ذات مولانا ﷺ موجودة صح  
أن يعد صفة على الجملة وهو مذهب الأشوري.

انظر شرح أم البراهين لستوسي مع حاشية الدسوقي ص ٤ ، ودرء تعارض العقل والنقل  
لشيخ الإسلام (١٧٠/١) ط. دار المكتب العلمية، وحاشية الباجوري على السنوسية ٥١.

(١) واجب الوجود هو الذي لا يتصور في العقل عدمه كوجود الله وممكّن الوجود أو جائز  
الوجود هو الذي يتصور في العقل عدمه وجوده ككل المخلوقات.

انظر لوامع الأنوار للسفاريني (١/٥٨).

(٢) إذًا كل موجود لا بد من تعدد صفاتِه فما دام أنه موجود فلا بد من تعدد صفاتِه وأقلها  
هي:

أ - صفة الوجود.

ب - كونه واجب الوجود وهو رب أو جائز الوجود وهو المخلوق.

ج - كونه عيناً قائماً بنفسه أو وصفاً قائماً في غيره.

(٣) هذا هو الدليل الأول على أن الدَّهْرَ ليس اسماً لله إذ أن أسماء الله حسنة كما سبق  
وتتضمن المعاني أما الدَّهْرَ فاسم جامد.

(٤) وقيل: أن الدَّهْرَ الأبد المحدود، ذكره الأزهري في تهذيب اللغة (٦/١٩١).

وهو ما عبر عنه بالزمان الطويل، ذكره الزمخشري في الفائق (١/٣٨٧).

(٥) رواه البخاري برقم (٤٨٢٦)، (٦١٨١)، (٧٤٩١) في مواطن من كتابه ورواه مسلم في  
صحيحه (٥/٥٤٨) من نسخة المفہوم.

تعالى؛ وذلك أن الذين يسبون الدهر إنما يريدون الزَّمان الذي هو محلُّ الحوادث لا يريدون الله تعالى<sup>(١)</sup> فيكون معنى قوله: «وَأَنَا الْدَّهْرُ»<sup>(٢)</sup> ما فَسَرَّ بقوله: «يَبْدِي الْأَمْرَ أَقْلَبُ اللَّيلِ وَالنَّهَارِ».

فهو سبحانه خالق الدهر وما فيه<sup>(٣)</sup>، وقد بين أنه يقلب الليل والنهار وهما: الدهر. ولا يمكن أن يكون المُقلَّب (بكسر اللام) هو المُقلَّب (فتحها). وبهذا تبين: أنه يمتنع أن يكون الدهر في هذا الحديث مُراداً به الله تعالى<sup>(٤)</sup>.

## ملحق القاعدة الثانية

ذكرنا في العاشرة على القاعدة الثانية أننا سنفصل الكلام على عدة مسائل هي:

### ١ - الفرق بين الاسم والصفة.

(١) قال ابن الأثير في النهاية(٢/١٤٤) كان من شأن العرب أن تذم الدهر وتسبه عند التوازل والحوادث فنهاهم النبي ﷺ من ذم الدهر وسبه أي لا تسبوا فاعل هذه الأشياء فإنكم إذا سبتموه وقع السب على الله لأنه الفعال لما يريد لا الدهر.

(٢) الرواية الصحيحة المشهورة برفع الدهر.  
وانظر الخلاف فيه في المفهم للقرطبي (٥/٥٤٨).

(٣) في تأويل وأنا الدهر أكثر من وجه في التقدير:  
أ - أنا مدبر الأمور ففي الكلام محدود تقديره: مدبر الدهر وليس هذا تأويلاً لأنه بدليل والدليل أنه لا يمكن أن يجعل الخالق الفاعل هو المخلوق المفعول.  
ب - أنه على تقدير: صاحب الدهر.

ج - التقدير مقلب الدهر اهـ. من فتح الباري لابن حجر وانظر معجم المناهي اللغوية لبكر أبو زيد ص ٢٦٥ ومنهجه ابن حجر في العقيدة لمحمد بن إسحاق.

(٤) في هذا رد على ابن حزم وطائفة من أثبتوا اسم الدهر لله كما سيأتي وسيأتي حكم من يسب الدهر في فتوى للشيخ ابن عثيمين في الملحق.  
وبهذا يتبين لنا أنه لا يجوز لأحد أن يدعوه ويقول: يا دهر ارحمني لأنه إن توى ذاته فقد كفر وأشارك بالله وإن توى الله فقد دعا بغير اسم من أسمائه.  
وقد ذكر ابن حزم أن الدهر اسم الله، في المحلى (٨/٣١).

- ٢ - تقرير أن الأسماء أعلام وأوصاف.
- ٣ - معاني الذات.
- ٤ - حجة المعطلة والرد عليها.
- ٥ - الدهر.

### أولاً: الفرق بين الاسم والصفة<sup>(١)</sup>:

إن كل اسم يتضمن صفة، ولا تتنافي إسميتها مع وصفيتها فكل اسم صفة، وليس كل صفة اسمًا، لأن بعض الصفات لا يشتق منها أسماؤه: كبعض الصفات الذاتية - مثلاً - كاليد، والعين، فلا يؤخذ منها أسماء قال ابن القيم - رحمه الله - :

«أسماء الرب تعالى هي أسماء ونعوت، فإنها دالة على صفات كماله، فلا تنافي فيها بين العلمية والوصفية، فالرحمن اسمه تعالى ووصفه، لا تنافي إسميته وصفيته، فمن حيث هو صفة جرى تابعاً على اسم الله ومن حيث هو اسم ورد في القرآن غير تابع بل ورود الاسم العلم» وكذلك فإن الأسماء مشتقة من الصفات - إذ الصفات مصادر الأسماء الحسنة:

وأما الفرق بين الاسم والصفة فإنه يتضح في كون الأسماء تدل على الذات مع دلالتها على صفات الكمال، أما الصفات فإنها تدل على معنى قائم بالذات فقط.

وقد سئلت اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء عن الفرق بين الاسم والصفة، فأجابت بما نصه:

«الحمد لله وحده، والصلوة والسلام على رسوله وآله وصحبه، وبعد: أسماء الله كل ما دل على ذات الله مع صفات الكمال القائمة به، مثل: القادر، العليم، الحكيم، السميع، البصير، أما الصفات فهي نعوت الكمال

---

(١) نقلًا عن كتاب أسماء الله لعبد الله الغصن ص ١٣٩.

القائمة بالذات كالعلم والحكمة والسمع والبصر فإن هذه الأسماء دلت على ذات الله. وعلى ما قام بها من العلم والحكمة والسمع والبصر فالاسم دل على أمرين، والصفة دلت على أمر واحد.

ويقال: الاسم متضمن للصفة، والصفة مستلزمة للاسم... الخ» اهـ.

وتتمة لهذا الأمر فإننا ستكلم عن ضابط الأسماء الحسنى.



### تحديد ضابط الأسماء الحسنى<sup>(١)</sup>:

لعل أنساب تعريف للأسماء الحسنى هو قول شيخ الإسلام ابن تيمية فيها: (الأسماء الحسنى المعروفة: هي التي يدع الله بها، وهي التي جاءت في الكتاب والسنة، وهي التي تقتضي المدح والثناء بنفسها).

وهذا التعريف هو أصلع وأفضل تعريف للأسماء الحسنى وذلك:

أولاً: لموافقته للنص الشرعي، ولعل شيخ الإسلام ابن تيمية استقاء من قوله تعالى: «وَلَئِنْ أَكَّمَاهُ الْمُسْكِنَ فَإِذْ عُوْدَهُ إِلَيْهَا» فقوله في التعريف: (هي التي يدعى بها) مأخذ من قوله تعالى: «فَإِذْ عُوْدَهُ إِلَيْهَا» [الأعراف: ١٨٠].

وقوله: (هي التي وردت في الكتاب والسنة) مأخذ من قوله: «الْأَسْمَاءُ» (فالالف واللام هنا للعهد، فالأسماء بذلك تكون معهودة ولا معروف في ذلك إلا ما نص الله عليه في كتابه أو سنة رسوله ﷺ.

وقوله (وهي التي تقتضي المدح والثناء بنفسها) مأخذ من قوله تعالى: (الحسنى) فالحسنى تأنيث الأحسن، والمعنى أن أسماء الله أحسن الأسماء وأكملاها، (فما كان مسمى منقسمًا إلى كمال ونقص وخير وشر لم يدخل اسمه في الأسماء الحسنى)<sup>(٢)</sup>.

(١) معتقد أهل السنة د. محمد التميمي ص ٣٥.

(٢) المحتلى لابن حزم ٢٩/١

(٣) مدارج السالكين ٤١٦، ٤١٥/٣

وبهذا يتضح لك أن ما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية في تعريف الأسماء الحسنة هو مطابق لما ذكره الله في كتابه العزيز وهذا وحده يكفي في اختيار هذا التعريف.

ثانياً: مما يؤكد صحة هذا التعريف اشتتماله على شرطين للاسم هما:  
الشرط الأول: ورود النص من القرآن أو السنة بذلك الاسم.  
والشرط الثاني: صحة الإطلاق وذلك أن يقتضي الاسم المدح والثناء بنفسه.

وهذان الشرطان: يتحققان للتعريف مقوماته بأن يكون جاماً لجوانب الشيء ومانعاً من دخول غيره فيه فالشرط الأول يؤكد على كون أسماء الله توقيقية وأنه لا يجوز استعمال القياس فيها.

والشرط الثاني يؤكد على خاصية باب الأسماء وأنه أخص من باب الصفات وباب الإخبار.

ثانياً: تقرير أن أسماء الله أعلام وأوصاف<sup>(١)</sup>:

اعلم أن دلالة هذه الأسماء الحسنة على صفات الله لا تنافي علميتها الدالة على ذاته إذ أن صفاته مختصة به لا يشركه أحد سواه. فهي في خصوصيتها هذه أشبهت العلم في دلالته على تعين الذات فكان كل منها مختصاً به تعالى، وهذا خلاف ما يعلم من أسماء العباد فإن العلم فيهم يضاد الوصف من كل وجه، وجماع ذلك يرجع لأمرین:-

أحدهما: لغوی وهي أن أسماء الأعلام إما أن تكون مشتقة أو مرتجلة فاما المرتجلة فالامر فيها واضح فهي جوامد وأما المشتقة منها فإنها لما طرأت عليها العلمية جردت عن الدلالة على الأوصاف وإنما سميت مشتقة عرفاً نحوياً نظراً لأصلها لا لما هي عليه فرجع الأمر إلى الجمود في أسمائهم، والمصدر هو الأصل في الاسم، وهو من الجوامد والجامد

---

(١) هذا البحث مأخوذ من القواعد الكلية للصفات للبريكان بتصرف مع إضافة عليه.

نقىض المشتق، والصفة لا تكون إلا مشتقة، ولذا لا يقع المصدر عند النحوين وصفاً لغيره، لعدم دلالته على الوصفية لتوغله في الجمود فتبين، بذلك أن علميتهم تنافي وصفيتهم من هذا الوجه.

الثاني: وهو شرعي عقدي فإن صفات العباد مشتركة بينهم، فالأمانة مثلاً، لا تختص بفرد من أفرادبني آدم، وهكذا الشجاعة، والكرم والصدق، فإن هذه الصفات يتمثل فيها أفرادها فما من شخص إلا وله نظير فيما اتصف به وهذا المعنى يضاد العلمية فيهم، فإنها مختصة لا تقبل الشركة، إذ العلم من شرطه أن يعين مسماه مطلقاً، وما لا يتعين فيه لا يكون كذلك، فبان بذلك أن علميتهم تنافي وصفيتهم من هذا الوجه.

ومما تقدم يتبيّن لنا خطأ ابن حزم من الظاهرية، وضلال المعتزلة القائلين: بأن أسماء الله أعلام محضة جامدة لا دلالة لها على الوصفية البتة، واعلم أن أسماء الله لو لم تدل على الوصفية المختصة به لللزم من ذلك عدة أمور: -

١ - أن أسماء الله لو كانت جامدة لا تدل على معنى الوصفية لم تكن حسني، لكنها حسني فلا بد من دلالتها على الوصفية.

٢ - أن من أسماء الله اسمه الأعظم ولو لم يدل على وصف حسن ومعنى كمال لا ثق بحال الله وعظمته لم يكن لقيد العظمة فائدة فلم يكن أعظم إذ هو أفضل الأسماء الحسني وهو منها فتكون دلالته على الوصف أكمل.

٣ - قال تعالى: **﴿وَلَوْلَا أَكْتَمَهُ لَهُسْنَى﴾** [الأعراف: ١٨٠] فاثنى بها على نفسه وتمدح بها والجامد لا مدح فيه ولا دلالة له على الثناء فلا بد وأن تكون دالة على الوصفية.

٤ - يلزم من كونها جامدة عدم تغاير معانٰها فمعنى العليم هو معنى السميع مثلاً وهذا أمر يعرف فساده ببداهة العقول إذ لا يعقل عاقل أن معنى الرؤوف هو معنى البصير ولازم القول يدل على فساده وإن لم يدل على لزومه للسائل إذا هو لم يتبيّن اللازم.

٥ - أن الوصفية من لوازم الاسم المشتق وأسماء الله مشتقة من صفاته فهي تحمل دلالتها على الذات بالعلمية وعلى الصفة بالأصل كما أن ضارب يدل على ذات الضارب وعلى صفة الضرب فكذلك الأسماء: سميع يدل على صفة السمع وبصير يدل على صفة البصر.

٦ - أن التزييل جاء باستعمال الأسماء الحسنى تابعة للفظ الجلالة على أنها صفات له وهذا ليس من شأن الأعلام كما قال تعالى : «**لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَنَةٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ**» [الشورى: ١١] قوله : «**هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ**» [الحشر: ٢٢].

وَمَا تَقْدِمُ يَتَضَعُّ أَنَّ النِّسْبَةَ الْمُعْقُولَةَ بَيْنَ الْأَسْمَاءِ هِيَ:

١- الترافق ومحله دلالة العلم الخاص به تعالى على ذاته جل وعلا.

٢- التباين ومحله دلالة الاسم المتضمن على صفة سبحانه وتعالى ويتطبق هذا الأصل على أجزاءه وأفراده يتبيّن المراد ويتبّع المعنى المطلوب، فأسماء الله الحكيم والبصير والعلم يدل كل منها على ذات بالعلمية، وعلى الصفة التي اشتقت منها بالوصفيّة، فالحكيم يدل على ذات موصوفة بالحكمة، والبصير يدل على ذات موصوفة بالبصر، والعلم يدل على ذات موصوفة بالعلم، وعند النظر نجد أن الذات المدلول عليها بالأسماء واحدة وهي ذاته العلية. وأن الصفات المدلول عليها بهذه الأسماء قد اختلفت، فكل اسم دل على صفة الموافقة له في مادة التصريف وذلك الاتفاق في الذات هو الترافق، إذ لا معنى له إلا اتفاق أفراده في الدلالة على شيء واحد وهذا الاختلاف والتغاير هو التباين إذ لا معنى للتباين إلا عدم التقاء الألفاظ في معنى من المعاني فاسم الحكيم هو البصير هو العلم هو الحكيم بالنظر إلى ذاته تعالى والحكيم غير البصير والبصير غير العلم والعلم غير الحكيم بالنظر إلى ما يدل عليه كل واحد منها من الصفة الخاصة به ونظير هذا أسماء الرسول ﷺ والقرآن الكريم فإنها تدل على معنى واحد ومعانٍ لها مختلفة فتنتهي من ذلك:-

- ١ - أن هذه الأسماء متراوفة في الدلالة على الذات.
- ٢ - أن هذه الأسماء متباعدة في الدلالة على الصفات.
- ٣ - أن النسبة المعقولة بين هذه الأسماء هي الترافق والتبادر.
- ٤ - أن محل الترافق هو الذات.
- ٥ - أن محل التبادر هو الصفات المختصة بكل اسم.
- ٦ - أنه لا تناقض بينها والحالة هذه.
- ٧ - أن النظرتين مبنیتان على دلالة الأسماء الحسني على العلمية والوصفيية وتتضمنها الدلالة على أحدهما.
- ٨ - أن لحظ العلمية والوصفيية مع الترافق والتبادر لا يشكل تناقضاً في هذه القاعدة لاختلاف جهة كل واحد منهما.
- ٩ - أنه لا يجوز إطلاق القول بتبادر الأسماء أو ترافقها بل لا بد من التفصيل في ذلك ونسبة كل من النسبتين إلى متعلقها.
- ١٠ - أن الإطلاق يلزم منه الواقع في باطل إما بالقول بعلمية الأسماء المحسض أو إنكار الأسماء أصلاً.
- ١١ - أن تعدد هذه الأسماء الحسني لا يستلزم تعدد الذات لكنه يقضي بتعدد الصفات التي تدل عليها الأسماء.

**ثالثاً: معانٍ الذات:**

**ذكر المؤلف** كلمة الذات كما سبق وقلنا إن لها معانٍ حسب أصل الكلمة وهي:

- ١ - إما أن تكون (ذات) مؤنث ذو الذي هو بمعنى صاحب فتكون ألفها مبدلة من الواو.

وعلى هذا المعنى وقعت (ذات) مضافة إلى الجهات. وإلى الأزمان وإلى غيرهما. وتجري مجرى الصفة لمعنوق يدل عليه السياق مثل:

أ - قوله تعالى: «وَتَقْبِلُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ الشِّمَاءِ» في سورة الكهف على تأويل جهة.

ب - نقول: لقيته ذات ليلة وذات صباح على تأويل المقدر ساعة أو وقت، وجرت مجرى المثل في ملازمتها هذا الاستعمال.

ج - ومن أمثلة استخدامها بمعنى صاحبة قولنا: امرأة ذات مال أي صاحبة مال.

٢ - ويجوز أن تكون ذات أصلية الألف كما يقال: أنا أعرف ذات فلان فالمعنى: حقيقة الشيء وماهيته كقول الشاعر:

وذلك في ذات الإله وإن يشا ببارك على أوصال شلو ممزع  
وهو أحد القولين في تفسير قوله تعالى: «وَأَصْلِحُوا ذَاتَ يَتَّكِمُ» كما ذكره أبو جعفر النحاس في معاني القرآن (١٢٩/٣)، وابن عاشور في تفسيره (٢٥٣) إلا أن هذا محمول على المجاز<sup>(١)</sup> لا على حقيقة الذات التي هي ما يقابل الصفة ويرادف النفس إلا أن الاستعمال العرفي صار أن الذات تساوي النفس ونص الراغب في المفردات (٢٤٢/١) أن ذلك ليس من كلام العرب ونقله السمين الحلبي في عمدة الحفاظ (٥٤/٢).

(١) عرف الشيخ ابن عثيمين في كتابه الأصول ص ٢٥ المجاز بأنه اللفظ المستعمل في غير ما وضع له.

وللناس في المجاز قوله:  
أ - ثبوته.

ب - نفيه وهو اختيار شيخ الإسلام وتلميذه الإمام ابن القيم وسماه طاغوتاً كما في الصواتق ومختصره وأول من قال بإنكاره هو الأسفائيني.

ملاحظة: نسب بعض الفضلاء المعاصرین إلى الشنيقطي القول بثبوت المجاز في اللغة وانكاره في القرآن وهذا يخالف ما ذكره في رسالته منع جواز المجاز المطبوع مع أصواته البيان (٨/١٠) حيث قال: أما على القول بأنه لا مجاز في اللغة أصلاً وهو الحق فعدم المجاز في القرآن واضح اهـ.

وانظر رسالة المجاز في اللغة والقرآن الكريم د. عبد العظيم المطعني وإمتناع العقول بروضة الأصول لعبد القادر الحمد ص ٢٧.

وذهب أكثر المفسرين إلى أن المراد من قوله تعالى: «وَأَصْلِحُوا ذَاتَ  
 تَيْكُثُمْ» أي حال بينكم كما ذكره الشهاب على البيضاوي (٤/٤٣١)،  
 والخازن في تفسيره (٢/٢٩٠). والجاوبي في تفسيره المسمى بمراح لبيد  
 (١/٣١٤) وانظر مجمع بحار الأنوار للkjgrati (٢/٢٥٢). وكشاف  
 اصطلاح الفتون للتهانوي (٢/١٦٣). وانظر الخلاف في تفسيره بالحقيقة  
 والحال في مجمع البيان للطبراسي (٤/٤٢٦).

وتطلق الذات بمعنى التي على لغة طي كما قال ابن مالك:  
 وكالي أيضاً لديهم ذات.

وننقل ما قاله الشيخ ابن عثيمين في شرحه لصحیح البخاری وهو  
 مخطوط ٦٧:

أما الذات فالذات كلمة اختلف فيها علماء اللغة هل هي فصيحة من  
 العربية أو هي مولدة وليست بعربية؟ وأكثر المحققين على أنها مولدة وليست  
 من العربية في شيء وإنما هي من مصطلح أهل الكلام<sup>(١)</sup> جعلوها بدلاً عن  
 كلمة النفس فيقول مثلاً جاء زيد نفسه أو جاء زيد ذاته يجعلونها بدلاً عنها  
 ولكنها ليست من كلام العرب العرباء كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية كلمة  
 لأن أصلها في اللغة لا تستعمل بمعنى النفس وهي في اللغة العربية تستعمل  
 استعمالات متعددة منها:-

١ - أن تكون بمعنى صاحبة كما لو قلت تزوجت امرأة ذات علم أي  
 صاحبة علم، ويقابلها في الذكور ذو علم لو قلت اتصل بي رجل ذو علم  
 أي صاحب علم.

٢ - تستعمل بمعنى التي عند طي، طي أصحاب الشمال، جبل طي،

(١) قال المعجبي في كتابه قصد السبيل فيما في اللغة العربية من الدخيل (٢/٥١) نقلًا عن ابن برهان أنه لا يصح إطلاق ذات على الله وإن هذا جهل من المتكلمين.  
 وقال النوري في تهذيب اللغات (٢/١١٣) إن هذا الإنكار منكر بل الذي قاله المتكلمون صحيح أهـ.

يجعلون الذات بمعنى التي ، كما يجعلون ذو بمعنى الذي ، وعليه قول الشاعر:  
 فإن السماء ماء أبي وجدي وبشري ذو حفرت ذو طويت  
 أي بشري الذي حفرت والذي طويت ويقال جاءت ذات أرضعت  
 ولدها أي التي أرضعت ولدها .

٣ - تأتي بمعنى جهة ومن ذلك قوله تعالى : ﴿وَنَقْلَبُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ  
 الْشَّمَالِ﴾ أي جهة اليمين وجهة الشمال ويمكن أن يحمل عليها قول  
 خبيب رضي الله عنه وذلك في ذات الإله وقول إبراهيم عليه الصلاة والسلام أو قول  
 النبي ﷺ في إبراهيم كذب ثلات كذبات في ذات الله أي في جهته والمزاد  
 في سبيله وطاعته فتكون بمعنى الجهة .

٤ - أن تكون زائدة للتوكيد توكيده التنكير مثل قدمنا مكة ذات يوم  
 فوجدنا المسجد خفيفاً قوله ذات يوم هذه زائدة لتأكيد التنكير فلو قلنا قدمنا  
 مكة يوماً فوجدنا المسجد خفيفاً استقام الكلام وهذا يوجد كثيراً في الحديث  
 خرجنا مع النبي ﷺ ذات يوم ذات ليلة وما أشبه ذلك .

هذه أربعة معان للذات في اللغة العربية أما ذات بمعنى نفس الشيء  
 وحقيقة فهذه اختلف فيها علماء اللغة العربية فمنهم من أنكر استعمالها في  
 هذا المعنى ومنهم من أجازها ظاهر صنيع البخاري رحمه الله جواز استعمالها  
 بمعنى النفس فإذا قال قائل: ما العلاقة بين هذا الاستعمال وبين المعنى  
 الأصلي في اللغة العربية؟ قلنا المعنى الأصلي في اللغة العربية أن تأتي  
 بمعنى صاحبة فهم يقولون ذات علم أي صاحبة علم والله تعالى ذو علم  
 فأصلها مضارع لكن حذف المضاف ثم بقيت نكرة فعرفت بألف ولهذا منع  
 بعض العلماء أن يقول ذات بالنسبة لله <sup>(١)</sup>. لماذا؟

لأن التاء للتأنيث ولا يجوز استعمال الكلمة المؤنثة بالتاء ولو للمبالغة  
 ولهذا لا يجوز أن يقول إن الله علامه ويجوز أن يقول إن هذا الرجل علامه

---

(١) وهو قول ابن برهان كما نقله المحبي في قصد السبيل (٥١/١).

أما الله فتقول علام الغيوب فأنت إذا أتيت بذات تزيد الرب ~~بِهِ~~ فإن هذا يعني تأثير ما يضاف إلى الله وهذا لا يجوز لكن هذا خلاف استعمال جمهور علماء المحققين .

#### رابعاً: حجة المعطلة والرد عليها:

ذكرنا في الحاشية على القاعدة الثانية أن الذين سلبا معاني الصفات هم المعتزلة، ومن تعهم من أهل الكلام، وغيرهم وطريقتهم أنهم يثبتون الله تعالى الأسماء دون الصفات، ويجعلون الأسماء أعلاماً محضة ثم منهم من يقول إنها مترادفة، فالعليم، والقدير والسميع وال بصير شيء واحد ومنهم من يقول إنها متباعدة ولكنه عالم بلا علم وقدير بلا قدرة سميع بلا سمع بصير بلا بصر ونحو ذلك.

وشبهتهم أنهم اعتقادوا أن إثبات الصفات يستلزم التشبيه لأنه لا يوجد شيء متصف بالصفات إلا جسم والأجسام متماثلة فإذا ثبتت الصفات يستلزم التشبيه .

#### والرد عليهم من وجوه:

الأول: أن الله تعالى سمي نفسه بأسماء ووصف نفسه بصفات فإن كان إثبات الصفات يستلزم التشبيه فإذا ثبتت الأسماء كذلك وإن كان إثبات الأسماء لا يستلزم التشبيه فإذا ثبتت الصفات كذلك والتفرق بين هذا وهذا تناقض .

فإما أن يثبتوا الجميع فيوافقوا السلف وإما أن ينفوا الجميع فيوافقوا غلاة الجهمية والباطنية وإما أن يفرقوا فيقعوا في التناقض .

الثاني: أن الله تعالى وصف أسماءه بأنها حسنة وأمرنا بدعائه بها فقال: ﴿وَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا﴾ [الأعراف: ١٨٠] وهذا يقتضي أن تكون دالة على معاني عظيمة تكون وسيلة لنا في دعائنا ولا يصح خلوها عنها . ولو كانت أعلاماً محضة لكان غير دالة على معنى سوى تعين المسمى فضلاً عن أن تكون حسنة ووسيلة في الدعاء .

الثالث: أن الله تعالى أثبت لنفسه الصفات إجمالاً وتفصيلاً مع نفي المماثلة فقال تعالى: «وَلَهُ الْمِثْلُ الْأَكْبَرُ» [النحل: ٦٠] وقال: «لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ» [الشورى: ١١] وهذا يدل على أن إثبات الصفات لا يستلزم التمثيل ولو كان يستلزم التمثيل لكان كلام الله متناقضاً.

الرابع: أن من لا يتصرف بصفات الكمال لا يصلح أن يكون رباً ولا إلهاً ولهذا عاب إبراهيم عليه الصلاة والسلام أباه باتخاذ ما لا يسمع ولا يبصر إليها فقال: «يَأَبَتْ لَمْ تَبْدِ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يَبْصُرُ وَلَا يَقْنِي عَنْكَ شَيْئاً» [مرim: ٤٢].

الخامس: أن كل موجود لا بد له من صفة ولا يمكن وجود ذات مجردة من الصفات وحيثني لا بد أن يكون الخالق الواجب الوجوب متصفًا بالصفات اللائقة به.

السادس: أن القول «بأن أسماء الله أعلام محضة متراداة لا تدل إلا على ذات الله فقط» قول باطل لأن دلالات الكتاب والسنة متضافة على أن كل اسم منها دال على معناه المختص به مع اتفاقها على مسمى واحد وموصوف واحد ف والله تعالى هو الحي القيوم السميع البصير العليم القدير فالمحسني والموصوف واحد وأسماء والصفات متعددة إلا ترى أن الله تعالى يسمى نفسه باسمين أو أكثر في موضع واحد كقوله: «هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقَدُّوسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَمِّشُ الْعَزِيزُ الْجَبَارُ الْمُتَكَبِّرُ شَبَّحَنَ اللَّهُ عَمَّا يُشَرِّكُونَ ﴿٢٣﴾» [الحشر: ٢٣] فلو كانت الأسماء متراداة ترادفاً محضاً لكان ذكرها مجتمعة لغواً من القول لعدم الفائدة.

السابع: أن القول «بأن الله تعالى عليم بلا علم وقدير بلا قدرة وسميع بلا سمع ونحو ذلك» قول باطل مخالف لمقتضى اللسان العربي وغير العربي فإن من المعلوم في لغات جميع العالم أن المشتق دال على المعنى المشتق منه وأنه لا يمكن أن يقال عليم لمن لا علم له ولا قدير لمن لا قدرة له ولا سميع لمن لا سمع له ونحو ذلك.

وإذا كان كذلك تعين أن تكون أسماء الله تعالى دالة على ما تقتضيه من الصفات اللاحقة به فيتعين إثبات الأسماء والصفات لخالق الأرض والسموات.

الثامن: أن قولهم: لا يوجد شيء متصف بالصفات إلا جسم ممنوع فإننا نجد من الأشياء ما يصح أن يوصف وليس بجسم فإنه يقال: ليل طويل ونهار قصير وبرد شديد وحر خفيف ونحو ذلك وليس هذه أجساماً على أن إضافة لفظ الجسم إلى الله تعالى إثباتاً أو نفياً من الطرق البدعية التي يتوصل بها أهل التعطيل إلى نفي الصفات التي أثبتها الله لنفسه.

التاسع: أن قولهم «الأجسام متماثلة» باطل ظاهر البطلان فإن تفاوت الأجسام ظاهر لا يمكن إنكاره أبداً. من تقريب التدميرية للشيخ ابن عثيمين.

ومما سبق يتبيّن أمور:

أولاً: وجوب إثبات الأسماء والصفات وأنه الحق الذي هو أصل الإيمان بوجود رب يَعْلَم وحقيقة.

ثانياً: أن حقيقة من لا يؤمن بأسماء الله وصفاته أنه لا يؤمن برب مقصود ولا يَبْلُغ معبود.

ثالثاً: أن صفات الله يَعْلَم من مكونات ذاته.

رابعاً: أن الذات ليست صفة الله ولا اسماء من اسمائه واستعمالها في باب الخبر عنه تعالى يراد به إثبات ما تدل عليه من مدح وثناء وهو كون الله جل شأنه موصوفاً بالصفات.

خامساً: أن من نفي الصفات لم يقدر الله حق قدره.

سادساً: أن الذات المجردة عن الصفات لا حقيقة لها.

سابعاً: أن التعطيل شر من الشرك لأن المعطل جاحد للذات أو لكمالها وهو جحد لحقيقة الألوهية.

ثامناً: أن الفروض الذهنية التجريدية لا توجد في خارج الذهن بل وجودها في العيان مستحيل أبداً. من القواعد الكلية للصفات للبريكان بتصريف.

## خامساً: الدهر :

ذكرنا أن الدهر ليس من أسماء الله وننقل نص فتوى ابن تيمية في مجموع الفتاوى (٤٩١/٢) :

سئل شيخ الإسلام رحمه الله عن قوله عليه السلام: «لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر» فهل هذا موافق لما ي قوله الاتحادية: بياناً لنا ذلك؟

فأجاب: الحمد لله، قوله لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر: مروي بالفاظ آخر كقوله: «يقول الله: يؤذيني ابن آدم يسب الدهر وأنا الدهر بيدي الأمر أقلب الليل والنهر». وفي لفظ: «لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر يقلب الليل والنهر» وفي لفظ: «يقول ابن آدم يا خيبة الدهر وأنا الدهر».

فقوله في الحديث: «بيدي الأمر أقلب الليل والنهر» يبين أنه ليس المراد به «أنا الزمان» فإنه قد أخبر أنه يقلب الليل والنهر والزمان هو الليل والنهر: فدل نفس الحديث على أنه هو يقلب الزمان ويصرفه كما دل عليه قوله تعالى: «أَلَّا تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُنْزِي سَحَابًا ثُمَّ يُرْكِفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَعْلَمُ رِبَّكَمَا فَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خَلْلِهِ وَيَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ جِمَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَّ وَفَيْضِهِ بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَصْرِفُهُ عَنْ مَنْ يَشَاءُ يَكَادُ سَكَنًا يَرْفَعُ يَدَهُ بِالْأَبْصَرِ ١٦ يُقْلِبُ اللَّهُ الْأَيَّلَ وَالنَّهَارَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعْنةً لِأُولَئِكَ الْأَبْصَرِ ١٧» وإجزاء السحاب سوقه والودق المطر.

فقد بين سبحانه خلقه للمطر وإنزاله على الأرض فإنه سبب الحياة في الأرض فإنه سبحانه جعل من الماء كل شيء حي. ثم قال: «يُقْلِبُ اللَّهُ الْأَيَّلَ وَالنَّهَارَ» إذ تقليله الليل والنهر: تحويل أحوال العالم بإنزال المطر. الذي هو سبب خلق النبات والحيوان والمعدن. وذلك سبب تحويل الناس من حال إلى حال. المتضمن رفع قوم وخفض آخرين.

وقد أخبر سبحانه بخلقه الزمان في غير موضع كقوله: «وَجَعَلَ الظُّلُماتِ وَالنُّورَ» قوله: «وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ الْأَيَّلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالقَمَرَ كُلُّهُ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ ١٨» قوله: «وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ الْأَيَّلَ وَالنَّهَارَ خَلْفَهُ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يَذَكَّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ١٩» قوله: «إِنَّكَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَآخْتِلَافِ الْأَيَّلِ

وَالنَّهَارُ لَا يَنْتَ لِأَوْلَى الْأَلْبَابِ ﴿١٦﴾ وَغَيْرُ ذَلِكَ مِنَ النَّصُوصِ الَّتِي تَبَيَّنَ أَنَّهُ خَالِقُ الزَّمَانِ.

وَلَا يَتَوَهَّمُ عَاقِلٌ أَنَّ اللَّهَ هُوَ الزَّمَانُ فَإِنَّ الزَّمَانَ مَقْدَارَ الْحَرْكَةِ وَالْحَرْكَةِ مَقْدَارُهَا مِنْ بَابِ الْأَعْرَاضِ وَالصَّفَاتِ الْفَائِمَةِ بِغَيْرِهَا: كَالْحَرْكَةِ وَالسُّكُونِ وَالسَّوَادِ وَالْبَيَاضِ.

وَلَا يَقُولُ عَاقِلٌ أَنَّ خَالِقَ الْعَالَمِ هُوَ مِنْ بَابِ الْأَعْرَاضِ وَالصَّفَاتِ الْمُفَتَّرَةِ إِلَى الْجُوَاهِرِ وَالْأَعْيَانِ. فَإِنَّ الْأَعْرَاضَ لَا تَقْوِمُ بِنَفْسِهَا. بَلْ هِيَ مُفَتَّرَةٌ إِلَى مَحْلِ تَقْوِيمِهِ. وَالْمُفَتَّرَةُ إِلَى مَا يَغَايِرُهُ لَا يَوْجِدُ بِنَفْسِهِ، بَلْ بِذَلِكَ الْغَيْرِ فَهُوَ مُحْتَاجٌ إِلَى مَا بِهِ فِي نَفْسِهِ مِنْ غَيْرِهِ فَكِيفَ يَكُونُ هُوَ الْخَالِقُ؟ ثُمَّ أَنْ يَسْتَغْنِيَ بِنَفْسِهِ. وَأَنْ يَحْتَاجَ إِلَيْهِ مَا سَوَاهُ. وَهَذِهِ صَفَةُ الْخَالِقِ سُبْحَانَهُ، فَكِيفَ يَتَوَهَّمُ أَنَّهُ مِنَ النَّوْعِ الْأَوَّلِ. وَأَهْلِ الْإِلَهَادِ - الْقَائِلُونَ بِالْوَحْدَةِ أَوِ الْحُلُولِ أَوِ الْإِتْحَادِ - لَا يَقُولُونَ أَنَّهُ هُوَ الزَّمَانُ. وَلَا أَنَّهُ مِنْ جَنْسِ الْأَعْرَاضِ وَالصَّفَاتِ. بَلْ يَقُولُونَ هُوَ مَجْمُوعُ الْعَالَمِ. أَوْ حَالٌ فِي مَجْمُوعِ الْعَالَمِ.

فَلِيْسَ فِي الْحَدِيثِ شَبَهَ لَهُمْ. لَوْ لَمْ يَكُنْ قَدْ بَيْنَ فِيهِ أَنَّهُ - سُبْحَانَهُ - مَقْلُبُ الْلَّيلِ وَالنَّهَارِ. فَكِيفَ وَفِي نَفْسِ الْحَدِيثِ أَنَّهُ بِيْدِهِ الْأَمْرُ يَقْلُبُ الْلَّيلَ وَالنَّهَارَ.

إِذَا تَبَيَّنَ هَذَا: فَلِلنَّاسِ فِي الْحَدِيثِ قَوْلَانٌ مَعْرُوفٌ فَانْ لِأَصْحَابِ أَحْمَدَ وَغَيْرِهِمْ.

أَحَدُهُمَا: وَهُوَ قَوْلُ أَبِي عَبِيدٍ وَأَكْثَرِ الْعُلَمَاءِ أَنَّ هَذَا الْحَدِيثُ خَرَجَ الْكَلَامُ فِيهِ لِرَدِّ مَا يَقُولُهُ أَهْلُ الْجَاهِلِيَّةِ. وَمِنْ أَشْبَهُهُمْ. فَإِنَّهُمْ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيَّةٌ أَوْ مَنَعُوا أَغْرِاصَهُمْ أَخْذُوا يَسْبُونَ الْدَّهْرَ وَالزَّمَانَ، يَقُولُ أَحَدُهُمْ قَبْحُ اللَّهِ الْدَّهْرُ الَّذِي شَتَّتَ شَمْلَنَا. وَلَعْنَ اللَّهِ الزَّمَانُ الَّذِي جَرَى فِيهِ كَذَا وَكَذَا.

وَكَثِيرًا مَا جَرَى مِنْ كَلَامِ الشُّعَرَاءِ وَأَمْثَالِهِمْ نَحْرُهُمْ. كَقَوْلِهِمْ: يَا دَهْرُ فَعَلْتَ كَذَا. وَهُمْ يَقْصِدُونَ سَبَّ مِنْ فَعْلِ تُلْكَ الْأَمْرَوْنَ وَأَحْدَاثَهُ وَالْدَّهْرِ مَخْلُوقَ لَهُ، هُوَ الَّذِي يَقْلِبُهُ وَيَصْرُفُهُ.

والتقدير: أن ابن آدم يسب من فعل هذه الأمور وأنا فعلتها فإذا سب الدهر فمقصوده سب الفاعل وإن أضاف الفعل إلى الدهر. فالدهر لا فعل له. وإنما الفاعل هو الله وحده.

وهذا كرجل قضى عليه قاض بحق أو أفتاه مفت بحق. فجعل يقول: لعن الله من قضى بهذا أو أفتى بهذا، ويكون ذلك من قضاء النبي ﷺ وفتياه فيقع السب عليه. وإن كان الساب - لجهله - أضاف الأمر إلى المبلغ في الحقيقة. والمبلغ له فعل من التبليغ بخلاف الزمان فإن الله يقلبه ويصرفه.

والقول الثاني: قول نعيم بن حماد. وطائفة معه من أهل الحديث والصوفية: إن الدهر من أسماء الله تعالى ومعناه القديم الأزلية ورووا في بعض الأدعية: يا دهر!! يا ديهورا!! يا ديهار وهذا المعنى صحيح: لأن الله سبحانه هو الأول ليس قبله شيء. وهو الآخر ليس بعده شيء فهذا المعنى صحيح إنما النزاع في كونه يسمى دهرًا بكل حال فقد اجمع المسلمون - وهو مما علم بالعقل الصريح - أن الله سبحانه وتعالى ليس هو الدهر الذي هو الزمان. أو ما يجري مجرى الزمان فإن الناس متفقون على أن الزمان الذي هو الليل والنهار.

وكذلك ما يجري ذلك في الجنة. كما قال تعالى: «وَلَمْ يَرْفُهُمْ فِيهَا بَكَرَةً وَعَشِيَّاً» قالوا على مقدار البكرة والعشي في الدنيا [وفي] الآخرة يوم الجمعة يوم المزيد والجنة ليس فيها شمس ولا قمر ولكن تعرف الأوقات بأنوار أخرى. قد روى أنها تظهر من تحت العرش. فالزمان هنالك مقدار الحركة التي بها تظهر تلك الأنوار.

وهل وراء ذلك جوهر قائم بنفسه هو الدهر؟ هذا مما تنازع فيه الناس فأثبته طائفة من المتكلمين من أصحاب أفلاطون. كما أثبتو الكليات المجردة في الخارج التي تسمى المثل الأفلاطونية<sup>(١)</sup>.

(١) المثل الأفلاطونية هي أكثر المذاهب الفلسفية شيوعاً وهي حقائق كثيرة ثابتة موجودة بالفعل في رأي أفلاطون - وجوداً خارجياً في عالم غير محسوس وأنه هو الأصل وأما

**والمثل المطلقة وأثبتوا الهيولي<sup>(١)</sup>** التي هي مادة مجردة عن الصور وأثبتوا الخلاء جوهراً قائماً بنفسه.

وأما جماهير العقلاة من الفلاسفة وغيرهم: فيعلمون أن هذا كله لاحقيقة له في الخارج. وإنما هي أمور يقدرها الذهن ويفرضها فيظن الغالطون أن هذا الثابت في الأذهان هو بعينه ثابت في الخارج عن الأذهان كما ظنوا مثل ذلك في الوجود المطلق. مع علمهم أن المطلق بشرط الإطلاق وجوده في الذهن وليس في الخارج إلا شيء معين وهي الأعيان، وما يقوم بها من الصفات فلا مكان إلا الجسم أو ما يقوم به، ولا زمان إلا مقدار الحركة، ولا مادة مجردة عن الصور بل ولا مادة مفترضة بها غير الجسم الذي يقوم به الأعراض. ولا صورة إلا ما هو عرض قائم بالجسم أو ما هو الجسم يقوم به العرض وهذا وأمثاله مبسط في غير هذا الموضوع اهـ.

ويقول أبو عبيد القاسم بن سلام الhero في غريب الحديث (٢) ١٤٥ قوله: إن الله هو الدهر وهذا لا ينبغي لأحد من أهل الإسلام أن يجعل وجهه وذلك أن أهل التعطيل يحتجون به على المسلمين وقد رأيت بعض من يتهم بالزندقة والدهرية يحتج بهذا الحديث ويقول: ألا تراه يقول: فإن الله هو الدهر ! فقلت: وهل كان أحد يسب في الله آباد الدهر؟ وتأويله عندي - والله أعلم - أن العرب كان شأنها أن تذم الدهر وتسبه عند المصائب التي تنزل بهم من موت أو هرم أو تلف مال أو غير ذلك

---

= الأشياء الموجودة مجرد صور أو صدى لهذه المثل.

انظر مدخل إلى الفلسفة د. إمام عبد الفتاح ص ٢٥٤، الفكر الفلسفى د. محمد نصار ص ٩٧.

(١) الهيولي:

في كلام المتكلمين: أصل الشيء، فإن يكن من كلام العرب فهو صحيح الاشتراق وزنه فيعلى، أولاً - الصواب أنه لفظ يوناني بمعنى الأصل والمادة وفي الاصطلاح: جوهر في الجسم قابل لما يعرض له من الاتصال والانفصال اهـ. من المزهر للسيوطى (١/٢٧٧)، وشرح التدميرية لفالج آل مهدي.

فيقولون: أصابتهم قوارع الدهر. وأبادهم الدهر. وأتى عليهم الدهر.  
فيجعلونه الذي يفعل فيذمونه عليه. وقد ذكروه في أشعارهم قال الشاعر  
يذكر قوماً هلكوا:

والدهر يرمي ولا أرمي  
بسراتنا ووقرت في العظم  
با دهر ما أنصفت في الحكم

فاستأثر الدهر الغداة بهم  
با دهر قد أكثرت فجمتنا  
وسلبتنا مالست تعقبنا  
وقال عمرو بن قميطة:

فكيف بمن يرمي وليس برام  
ولكنما أرمي بغير سهام  
أنوء ثلاثة على العصا

رمتي بنات الدهر من حيث لا أرى  
فلو أنها نبل إذا لاذقها  
على الراحتين مرة على العصا

فأخبر أن الدهر فعل به ذلك نصف الهرم. وقد أخبر الله تعالى بذلك  
عنهم في كتابه الكريم ثم كذبهم بقولهم فقال: «وَقَاتُلُوا مَا هُنَّ إِلَّا حَيَانًا الَّذِي  
نَمُوتُ وَمَمَّا يَهْلِكُ إِلَّا الْدَّهْرُ» وقال الله تعالى: «وَمَا لَمْ يَمْرِكْ مِنْ عَلَيْهِ إِنْ هُمْ إِلَّا  
يَطْئُنُونَ» فقال النبي ﷺ لا تسبووا الدهر - على تأويل لا تسبووا الذي يفعل  
لكم هذه الأشياء ويضيّكم بهذه المصائب فإنكم إذا سببتم فاعلها فإنما يقع  
السب على الله تعالى لأنّه ﷺ هو الفاعل لها لا الدهر فهذا وجه الحديث  
إن شاء الله.

ولإتمام الفائدة نقل ما سئل عنه الشيخ ابن عثيمين فيما يتعلق بهذا  
الحديث:

سئل الشيخ غفر الله له: عن قول النبي ﷺ في الحديث القدسي قال الله  
تعالى: «يؤذيني ابن آدم، يسب الدهر، وأنا الدهر، بيدي الأمر أقلب الليل  
والنهار»؟

فأجاب قائلاً: قوله في الحديث المشار إليه في السؤال: «يؤذيني ابن  
آدم» أي أنه سبحانه يتاذى بما ذكر في الحديث. لكن ليست الأذية التي  
أثبّتها الله لنفسه ليست كاذية المخلوق. بدليل قوله تعالى: «لَيْسَ كَمُشْكِلاً

شَفَّ، وَهُوَ السَّيِّدُ الْبَصِيرُ》 [الشورى: ١١] فقدم نفي المماثلة على الإثبات لأجل أن يرد الإثبات على قلب خال من توهם المماثلة ويكون الإثبات حينئذ على الوجه اللائق به تعالى. وأنه لا يماثل في صفاته، كما لا يماثل في ذاته، وكل ما وصف الله به نفسه ليس فيه احتمال للتمثيل، إذ لو أجزت احتمال التمثيل في كلامه سبحانه وكلام رسول الله ﷺ لأجزت احتمال الكفر في كلام الله سبحانه وكلام رسوله ﷺ لأن تمثيل صفات الله تعالى بصفات المخلوقين كفر لأنه تكذيب لقوله تعالى: «لَيْسَ كِتْلَةٌ شَفَّ، وَهُوَ السَّيِّدُ الْبَصِيرُ» [الشورى: ١١].

وقوله «أَنَا الْدَّهْرُ» أي مدبر الدهر ومصرفه كما قال الله تعالى: «وَتَأْكُلُ الْأَيَّامَ تُدَأْوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ» [آل عمران: ١٤٠] كما قال في هذا الحديث «أَقْلَبُ اللَّيلَ وَالنَّهَارَ» الليل والنهر هو الدهر.

ولا يقال: بأن الله نفسه هو الدهر. ومن قال ذلك فقد جعل المخلوق حالقاً والمقلب مقلباً.

فإن قيل أليس المجاز ممنوعاً في كلام الله وكلام رسوله ﷺ وفي اللغة؟

أجيب: بلى. ولكن الكلمة حقيقة في معناها الذي دل عليه السياق والقرائن. وهنا في الكلام محدود تقديره: «أَنَا مقلب الدهر» لأنه فسره بقوله: «أَقْلَبُ اللَّيلَ وَالنَّهَارَ» ولأن العقل لا يمكن أن يجعل الخالق الفاعل هو المخلوق المفعول.

سئل الشيخ: هل الدهر من أسماء الله؟

فأجاب بقوله: الدهر ليس من أسماء الله سبحانه وتعالى ومن زعم ذلك فقد أخطأه وذلك لسبعين:

السبب الأول: أن أسماءه سبحانه تعالى حسنة، أي بالغة في الحسن أكمله، فلا بد أن تشتمل على وصف ومعنى هو أحسن ما يكون من الأوصاف والمعاني في دلالة هذه الكلمة، ولهذا لا تجد في أسماء الله

تعالى اسمًا جامدًا والدهر اسم جامد لا يحمل معنى، إلا أنه اسم للأوقات.

السبب الثاني: أن سياق الحديث يأبى ذلك. لأنه قال: «أقلب الليل والنهار» والليل والنهار هما الدهر فكيف يمكن أن يكون المقلب بفتح اللام - هو المقلب - بكسر اللام -؟

سئل فضيلة الشيخ: ما حكم سب الدهر؟

فأجاب قائلاً: سب الدهر ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: أن يقصد الخبر الممحض دون اللوم فهذا جائز مثل أن يقول تعينا من شدة الحر هذا اليوم. أو برده وما أشبه ذلك لأن الأعمال بالنيات واللفظ صالح لمجرد الخبر.

القسم الثاني: أن يسب الدهر على أنه هو الفاعل. كأنه يقصد بسبه الدهر أن الدهر هو الذي يقلب الأمور إلى الخير أو الشر فهذا شرك أكبر لأنه اعتقاد أن مع الله خالقاً حيث نسب الحوادث إلى غير الله.

القسم الثالث: أن يسب الدهر وهو يعتقد أن الفاعل هو الله ولكن يسبه لأنه محل هذه الأمور المكرورة فهذا محرم لأنه مناف للصبر الواجب وليس بكافر لأنه ما سب الله مباشرة ولو سب الله مباشرة لكان كافراً.



## القاعدة

٣

### القاعدة الثالثة

#### أسماء الله تعالى إن دلت على وصف متعد<sup>(١)</sup>

تضمنت ثلاثة أمور:

أحدها: ثبوت ذلك الاسم الله تعالى<sup>(٢)</sup>.

الثاني: ثبوت الصفة التي تضمنها الله تعالى<sup>(٣)</sup>.

الثالث: ثبوت حكمها ومقتضتها<sup>(٤)</sup>.

ولهذا استدل أهل العلم على سقوط الحد<sup>(٥)</sup> عن قطاع الطريق بالتوبة

(١) المتعدي هو الذي يصل إلى المفهول به بنفسه مثل: بريت القلم وسيأتي في الملحق تفصيل ذلك.

(٢) أي يقر ويعرف أنه اسم الله تعالى دال على ذاته وصفاته فلا يعارض إثباته بالنفي والإنكار.

(٣) أي الإيمان بما دل عليه من معنى بالدلالة الوضعية اللغوية وهي المطابقة والتضمن والالتزام كما سيأتي في القاعدة الرابعة فلا بد من الإقرار والاعتراف الجازم بكل ذلك.

(٤) وهو ما يسمى بالأثر وسيذكر المؤلف في القاعدة السابعة أن الإلحاح في الأسماء يكون به:

أ - إنكار الاسم.

ب - إنكار الصفة.

ت - إنكار الحكم أو المقتضى أو الأثر كما سيأتي: -

ومما ينبغي التنبيه له أن في هذه القاعدة ردًا على المعطلة من الجهمية والمعزلة وغيرهما ووجه ذلك أن ثبوت الاسم رد على الجهمية.

وثبوت الصفة فيه رد على المعزلة.

أما الأثر فإن المعزلة يثبتونه فهم يقولون إن الله اسم العليم وليس له صفة العلم لكنه يعلم أي أنهم أثروا الأثر إلا أنهم يقولون يعلم بذلك.

(٥) أي حد الحرابة يسقط قبل القدرة عليهم بلا خلاف بين أهل العلم وحد الحرابة هو القتل أو الصلب أو قطع اليد والرجل من خلاف، أو النفي.

أما حقوق الآدميين من القصاص إن قتل، والجرح إن جرح، ورد المال إن أخذ المال فهذا لا يسقط بالتوبة.

وفي تفسير الجلالين: (فاعلموا أن الله غفور لهم ما أتوا، رحيم بهم)، عبر بذلك دون أن =

استدلوا على ذلك بقوله تعالى: «إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِيرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ» [آل عمران: ٣٤] لأن مقتضى هذين الاسمين أن يكون الله تعالى قد غفر لهم ذنبهم ورحمةهم بإسقاط الحدّ عنهم.

**مثال ذلك: «السميع»:** يتضمن: إثبات السميع اسمًا لله تعالى. وإثبات السمع صفة له وإثبات حكم ذلك، ومقتضاه وهو: أنه يسمع السر والتجوى<sup>(١)</sup> كما قال تعالى: «وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحَارِكَكُمْ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ» [المجادلة: ١]. وإن دلت على وصف غير متعدد تضمنه أمرين:

أحدهما: ثبوت ذلك الاسم لله تعالى.

الثاني: ثبوت الصفة التي تضمنها الله عزّل.

مثال ذلك «الْحَيٌّ»<sup>(٢)</sup> يتضمن: إثبات الحَيَّ اسمًا لله عَزَّلَه<sup>(٣)</sup>. وإثبات الحياة صفة له.

تجدوهم ليفيد أنه لا يسقط عنه بتوبته إلا حدود الله دون حقوق الأذميين، كذا ظهر لي ولم أر من تعرض له والله أعلم أهـ. انظر في ذلك في تفسير البغوي (٣٣/٢). والرازي (١٣٥/١١).

(١) فمعنى الحكم والأثر: أنه سبحانه وسع سمعه الأصوات الجهر والسر والنجدوى، ومن ذلك قول الله تعالى: **«قد سمعَ اللَّهُ قَوْلَ الْأَنْجَوْلِكَ فِي رَقْبِهَا وَشَتَّكَ إِذْ أَلَّهُ وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحْمَرْكَ»** ﴿٤٨٣﴾.

ويعلم أن أسماء الله تعالى الحسنى التي تتضمن وصفاً متعددياً منها ما لا يتعلق بكل موجود، بل ببعضها، فكل اسم يتعلق بما يناسبه، كاسم (السميع) الذي يتعلق بالسموعات ومنها ما يتعلق بكل شيء كاسم (العليم) فإنه يتعلق بكل شيء، إذ كل شيء يصلح أن يكون معلوماً. ذكره شيخ الإسلام في الفتاوى (٤٩٤/٥).

وانظر منهج أهل السنة لخالد تور (٣٨٢/٢).

(٢) وفي هذا يقول ابن القيم رحمه الله: (إن الاسم إذا أطلق عليه جاز أن يشتمل منه المصدر والفعل فيخبر عنه فعلًاً ومصدراً نحو «السميع» «البصير» «القدير» يطلق عليه منه السمع والبصر والقدرة. ويخبر عنه بالأفعال من ذلك نحو **«لَذِي سَمِعَ اللَّهُ»** **«لَذِي بَصَرَ اللَّهُ»** **«لَذِي قَدِيرَ اللَّهُ»**) وهذا إذا كان الفعل متعدياً.

فإن كان لازماً لم يخبر عنه به نحو «الجَي» بل يطلق عليه الاسم والمصدر دون الفعل فلا يقال «جَي» أهـ. من بذائع الفوائد (١٦٢/١).

(٣) وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتوى (٣١١/١٨) أن اسم الحج القبر هو =

### ملحق القاعدة الثالثة

ذكرنا في الحاسبة على القاعدة الثالثة أننا سنفصل في الملحق:

١ - الفرق بين المتعدي واللازم:

الفرق بين المتعدي واللازم:

ينقسم الفعل باعتبار معناه إلى متعد واللازم:

الفعل المتعدي:

هو ما يتعدى أثره فاعله، ويتجاوزه إلى المفعول به، مثل: «فتح طارق الأندلس».

وهو يحتاج إلى فاعل يفعله ومفعول به يقع عليه.

ويسمى أيضاً: «ال فعل الواقع» لوقوعه على المفعول به، و«ال فعل المجاوز» لمجاوزته الفاعل إلى المفعول به.

وعلامته أن يقبل هاء الضمير التي تعود إلى المفعول به، مثل: «اجتهد الطالب فأكرمه أستاذه».

---

= الاسم الأعظم وقال الشيخ ابن عثيمين في الفتوى أنه لا شك أنه اسم الله بل ورد أنه الاسم الأعظم. وفي الإنصاف للمرداوي (٤/١١) أن العي ليس اسم الله وهو خلاف ما ذكره الأصحاب.

وخلالصة ما ذكره المؤلف في هذه القاعدة يتضح بإجرائها على اسم الله السميع والحي فإن السميع ورد في القرآن والسنة مراداً به التسمي كما في قوله تعالى: «لَيْسَ كُثُلُوا سَمِعُهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَظِيرُ» وهو من الفعل المتعدي سميع، كما في قوله جل شأنه: «فَقَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُبَدِّلُكُمْ فِي رَزْجَهَا» ويقال إخباراً في غير القرآن سمع الله فلاناً وسمع الله فلاناً وتقول مثنتاً المصدر منه سمع بفتح فسكون فتقول مخبراً به: الله سمع وسمع الله محيط بجميع المسموعات.

أما اسم الله الحي فهو مأمور من الفعل اللازم حبي بيانين ولذا لا يخبر عنه بفعله حبي بفتح الحاء وكسر الياء الأولى وأما المصدر منه (فحي) بفتح الحاء والاسم منه الحي فيقال مخبراً بهما: الله حي والحي هو الله وجاء في التنزيل قوله جل ذكره: «وَرَوَّكُلَّ عَلَى الْعَيْنِ الَّتِي لَا يَمُوتُ».

(أما هاء الضمير التي تعود إلى الطرف، أو المصدر، فلا تكون دلالة على تبعي الفعل إن لحقته، فال الأول مثل: «يوم الجمعة زرتة»، والثاني مثل: «تجمل بالفضيلة تجملاً كان يتجلمه سلفك الصالح» فالهاء في المثال الأول في موضع نصب على أنها مفعول فيه وفي المثال الثاني في موضع نصب على أنها مفعول مطلق).

### المتعدى بنفسه والمتعدى بغيره:

الفعل المتعدى، إما متعد بنفسه، وإما متعد بغيره.

فالمتعدى بنفسه: ما يصل إلى المفعول به مباشرة (أي: بغير واسطة حرف الجر)، مثل «بريت القلم» ومفعوله يسمى «صريحاً» والمتعدى بغيره: ما يصل إلى المفعول به بواسطة حرف الجر، مثل «ذهبتك» بمعنى: «أذهبتك» ومفعوله يسمى «غير صريح».

وقد يأخذ المتعدى مفعولين: أحدهما صريح، والأخر غير صريح، نحو: أدوا الأمانات إلى أهلها.

(الأمانات: مفعول به صريح، وأهل: مفعول به غير صريح، وهو مجرور لفظاً بحرف الجر، منصوب محلاً على أنه مفعول به غير صريح). والمتعدى قد يكون إلى مفعول واحد وقد يكون إلى مفعولين وقد يكون إلى ثلاثة مفاعيل.

### الفعل اللازم:

هو ما لا يعدي أثراً فاعله، ولا يتجاوزه إلى المفعول به، بل يبقى في نفس فاعله، مثل: «ذهب سعيد، وسافر خالد» وهو يحتاج إلى الفاعل، ولا يحتاج إلى مفعول به، لأنه لا يخرج من نفس فاعله فيحتاج إلى مفعول به يقع عليه.. ويسمى أيضاً: (الفعل القاصر) - لقصوره عن المفعول به واقتصراره على الفاعل - و(الفعل غير الواقع) - لأنه لا يقع على المفعول به - و(الفعل غير المجاوز) لأنه لا يجاوز فاعله.

متى يصير اللازم متعدياً؟

يصير الفعل متعدياً بأحد ثلاثة أشياء:

إما ببنقله إلى باب (فعل) مثل: «أكرمت المجتهد».

وإما ببنقله إلى باب (فعّل) - المضعف العين - مثل: «عظمت العلماء».

وإما بواسطة حرف الجر، مثل «أعرض عن الرذيلة وتمسك بالفضيلة» اهـ.  
من جامع الدروس العربية للغلاني.

وانظر المفصل للزمحشري ص ٣٤١، وشرح ابن يعيش على المفصل

(٧/٦٢) ودليل السالك إلى ألفية ابن مالك للفوزان (٣٦٩/١).



## القاعدة

### ٤

#### القاعدة الرابعة

### دلالة أسماء الله تعالى على ذاته وصفاته تكون بالمطابقة وبالتضمن وبالالتزام<sup>(١)</sup>

مثال ذلك: «الخالق» يدل على ذات الله وعلى صفة الخلق بالمطابقة<sup>(٢)</sup>  
على الذات وحدها وعلى صفة الخلق وحدها بالتضمن<sup>(٣)</sup>.

ويدل على صفتى العلم والقدرة بالالتزام.

ولهذا لما ذكر الله خلق السموات والأرض قال: ﴿لَتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَ  
قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا﴾<sup>(٤)</sup> [الطلاق: ١٢].

ودلالة الالتزام مفيدة جداً لطالب العلم إذا تدبر المعنى ووقفه الله

(١) سيباتي في الملحق توضيح معنى المطابقة والتضمن والالتزام بالتفصيل نقاً عما كتبه المناطقة والأصوليون في هذا الباب.

(٢) أي أن اسم الخالق يدل بالمطابقة على أمرتين معاً هما:  
أ - الذات.

ب - صفة الخلق.

يقول الشيخ خليل مراس في شرح التونية (١٢١/٢) فكل منها يدل بالمطابقة على  
مجموع الذات والصفة التي اشتقت منها اه.

(٣) لأن كلاً منها جزء لمعنى الاسم داخل في ضمه.

(٤) إذ لو لا العلم والقدرة لما صار خلق السموات والأرض وسيأتي في القاعدة السابعة  
أن الإلحاد في أسماء الله تعالى يكون بإنكار الاسم أو الصفة أو الأثر وقوله إنكار  
الصفة أي سواء كانت من الاسم بالتضمن أم من الاسم بالالتزام فإن صفة العلم  
والقدرة إذا أنكرها إنسان فإنه ملحد لأن إنكار شيء مما يدل عليه الاسم من الصفة  
إلحاد سواء دل عليه بالمطابقة أو التضمن أو الالتزام.

انظر شرح الواسطية للشيخ ابن عثيمين (٩٢/١).

تعالى فهماً للتلازم فإنه بذلك يحصل من الدليل الواحد على مسائل كثيرة<sup>(١)</sup> واعلم أن اللازم<sup>(٢)</sup> من قول الله تعالى وقول رسوله ﷺ إذا صح أن يكون لازماً فهو حق وذلك لأن كلام الله ورسوله حق ولازم الحق حق<sup>(٣)</sup> ولأن الله تعالى عالم بما يكون لازماً<sup>(٤)</sup> من كلامه وكلام رسوله فيكون مراداً<sup>(٥)</sup>.

وأما اللازم من قول أحد سوى قول الله ورسوله فله ثلاث حالات:

**الأولى:** أن يذكر للسائل ويلتزم به مثل أن يقول من ينفي الصفات

(١) مثال ذلك أنه يجوز للإنسان أن يصبح جنباً والدليل قوله تعالى: «فَأَنْجِنَّ بَيْثُرُهُنَّ وَأَنْتَعُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَكُلُوا مَا يَتَبَعَّنَ لِكُوْنِ الْقِطْطِ الْأَيْمَنِ مِنَ الْقِطْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ النَّجْرِ» [البقرة: ١٨٧]. أي يجوز للإنسان العباشرة إلى الفجر ومن لازم ذلك أنه يصبح وهو جنب فالآية دلت على هذا الحكم عن طريق اللازم.

(٢) سياتي في الملحق تعريف اللازم والخلاف بين المناطقة وغيرهم فراجعه فإنه مهم.

(٣) في كلام المؤلف ما يدل على أن لازم الحق حق إذا كان كلام الله وكلام رسوله ﷺ أما غير الله والرسول فإن فيه تفصيلاً كما سيذكره بعد قليل وسيأتي التعليق على هذه الجملة وفي المسألة أقوال أخرى ستأتي في الملحق.

(٤) هذا هو الدليل الأول على اللازم من قول الله ﷺ والرسول ﷺ.

(٥) هذا هو الدليل الثاني.

(٦) أي أن هذا اللازم يكون مراداً وهنا يرد سؤال وهو: لماذا لم يقل المؤلف: أن اللازم من قول الله والرسول يكون قولاً؟ والجواب على ذلك:

أ - إما أنه ليس له قصد في ذلك وأن مراده من ذلك أن لازم القول قول كما سيذكر بعد ذلك في تفصيل الحالات التي لغير الشارع.

ب - أو أنه يقصد بذلك أن القول هو الكلام الحقيقي والله ورسوله لم يتكلما بهذا فلم يعبر به أما غير الله ورسوله فقد درج الناس على التعبير بلازم القول أو ليس بقول وعلى هذا مبني الإمام شمس الدين السلمي ت سنة ٦٥٥ هـ حيث قال في كتابه: فرائد الفوائد في اختلاف القولين لمجتهد واحد ص ٤٤ إن قال قائل: إذا جاز أن ينسب إلى الله ورسوله ﷺ ما يقتضيه قياس قوله فالجواب أن ما دل عليه القياس في الشرع لا يجوز أن يقال إنه قول الله ولا قول رسول الله ﷺ وإنما يقال هذا دين الله ودين رسول الله ﷺ بمعنى أن الله تعالى دل عليه وكذلك رسوله ﷺ أهـ.

وأقول أن الخطاب في هذا يسير لأننا إذا عبرنا في لازم قول الله ورسوله ﷺ أنه قول فإننا لا نعني القول الحقيقي بل اللازم هو مفهوم إلا أنه في قوة المنطق.

قد ذكرنا فيما سبق أننا سنفصل هذه المسألة في الملحق.

الفعالية<sup>(١)</sup> لمن يثبتها: يلزم من إثباتك الصفات الفعلية لله تعالى أن يكون من أفعاله ما هو حادث<sup>(٢)</sup> فيقول المثبت: نعم وأنا ألتزم بذلك فإن الله تعالى لم يزل ولا يزال فعالاً لما يريد ولا نفاذ<sup>(٣)</sup> لأقواله وأفعاله كما قال تعالى: «قُلْ لَّوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِّكَلِمَتِ رَبِّي لَنَفَدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا» [الكهف: ١٠٩].

وقال: «وَلَوْ أَنَّا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةِ أَفْلَامٍ وَالْبَحْرُ يَمْدُدُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةَ أَبْحَرٍ مَا نَفَدَتْ كَلِمَتُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ» [٤] [لقمان: ٢٧] وحدوث أحد فعله تعالى لا يستلزم نقصاً في حقه.

(١) وسيأتي معنى الصفات الفعلية في القاعدة الخامسة من قواعد الصفات.

(٢) الحادث له معنيان:

أ - بمعنى المخلوقات وليس هذا مراد المؤلف قطعاً فإن الله تعالى باطن عن مخلوقاته وليست في ذاته شيء منها.

ب - الحادث بمعنى المتجدد وهذا هو مراد المؤلف، الذي يرد فيه نعنة الصفات الفعلية لله.

يقول المؤلف في شرحه على الواسطية (٥٤/١): إن الصفات الطارئة تسمى بالصفات الفعلية لأنها تتجدد وتحدث بحسب متغيراتها وليس في هذا نقص اهـ أي أن حدوث الفعل لا يلزم منه حدوث الفاعل فإذا جتنا اليوم إلى الدرس أو العمل أو المسجد وفعلنا أفعالاً فلا يلزم من ذلك أنها لم تخلق إلا تلك الساعة فالوجود يبقى الفعل ونقول إن الله لم يزل ولا يزال فعالاً لكن أحد أفعاله متجدد وليس في هذا نقص بل هو كمال. ولهذا كان الرسول ﷺ إذا نزل المطر قال: (إنه حديث عهد بربه) أي أن خلق الله لهذا المطر متجدد وليس قدماً لأنه قال: حديث عهد بربه فمتجدد أحد فعل الله كمال وسيأتي تفصيل المسألة في الملحق.

(٣) أي لا فناء لأقوال الله وأفعاله قاله الراغب في المفردات (٦٤٦/٢) وانظر الوسيط في تفسير القرآن للواحدي (١٧١/٣).

(٤) يقول شيخ الإسلام في الفتاوى (٢٩٩/٦): فإن قيل: إذا قلتم: لم يزل متكلماً بمثيلته لزم وجود كلام لا ابتداء له، وإذا لم ينزل متتكلماً وجب أن لا يزال كذلك فيكون متتكلماً بكلام لا نهاية له، وذلك يستلزم وجود ما لا ينتهي من الحوادث فإن كل كلمة مسبوقة بأخرى فهي حادثة ووجود ما لا ينتهي محال. قيل له: هذا الاستلزمان حق وبذلك يقولون: إن كلامات الله لا نهاية لها كما قال تعالى: «قُلْ لَّوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِّكَلِمَتِ رَبِّي لَنَفَدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا» [٥].

**الحال الثانية:** أن يذكر له ويمنع التلازم بينه وبين قوله مثل أن يقول النافي للصفات لمن يثبتها: يلزم من إثباتك أن يكون الله تعالى مشابهاً<sup>(١)</sup> للخلق في صفاته.

فيقول المثبت: لا يلزم ذلك لأن صفات المخالف مضافة إليه:<sup>(٢)</sup> لم تذكر مطلقة<sup>(٣)</sup> حتى يمكن ما ألمت<sup>(٤)</sup> به وعلى هذا فتكون مختصة به لانفقة به كما أنك أيها النافي للصفات ثبت الله تعالى ذاتاً وتمنع أن يكون مشابهاً للخلق في ذاته فأي فرق بين الذات والصفات؟ وحكم اللازم في هاتين الحالين ظاهر<sup>(٥)</sup>.

**الحال الثالثة:** أن يكون اللازم مسكتاً عنه فلا يذكر بالتزام ولا منع فحكمه في هذه الحال أن لا ينسب إلى القائل<sup>(٦)</sup> لأنه يحتمل لو ذكر له أن يتلزم به أو يمنع التلازم ويحتمل لو ذكر له فتبيين له لزومه وبطلانه أن يرجع عن قوله لأن فساد اللازم يدل على فساد الملزم.

(١) الأولى أن يعبر (ممائلاً) لكن يقول الشيخ: أنه كتب الكتاب قبل أن يثبت له الفرق بين المماثلة والمشابهة.

(٢) فيقال: علم الله. وسمع الله. والإضافة ضم الشيء إلى الشيء.

(٣) أي لم تذكر مطلقة من غير قيد بحيث يقال: علم وسمع وبصر وإرادة.

(٤) ولا يمكن ذلك قطعاً لأن الصفة المطلقة عن الإضافة أو التخصيص أمر كلي لا يوجد إلا في الأذهان ويتمكن تتحقق في الأعيان فلا يمكن أن يوجد اسم في الخارج إلا وهو مقيد بالإضافة أو التخصيص وحيثني لا يمكن أن يلزم مثبت صفة الله بأنه مشبه لأن بالإضافة يختص الرب بصفاته والمخلوق بصفاته.

انظر شرح التدميرية للمؤلف ص ٥٨ من المخطوط.

(٥) وجه ظهوره: أنه في الحالة الأولى التزم فنأخذ بلازم قوله، وفي الحالة الثانية نفاهما فلا نأخذ بلازم قوله.

(٦) ظاهر إطلاق المؤلف أن اللازم لا ينسب إلى القائل سواء كان اللازم حقاً أو باطلأ إلا أن تعليمه يدل على أن مراده من ذلك. اللازم الباطل بدليل قوله إن فساد اللازم يدل على فساد الملزم ويكون على هذا موافقاً لما اختارهشيخ الإسلام في هذه المسألة والإمام ابن القيم.

ولورود هذين الاحتمالين<sup>(١)</sup> لا يمكن الحكم بأن لازم القول قول<sup>(٢)</sup>.  
فإن قيل: (إذا كان هذا اللازم لازماً من قوله: لزم أن يكون قوله<sup>(٣)</sup>)  
لأن ذلك هو الأصل لا سيما مع قرب التلازم قلنا: هذا مدفوع بأن الإنسان  
بشر وله حالات نفسية وخارجية توجب الذهول عن اللازم فقد يغفل أو  
يسهو أو ينغلق فكره أو يقول القول في مضائق المناظرات من غير تفكير في  
لوازمه ونحو ذلك<sup>(٤)</sup>.

(١) وهما:

- أ - يحتمل أنه لو ذكر له اللازم فاما أن:
  - يتلزم به وهذا يدخل في الحالة الأولى التي ذكرها المؤلف.
  - أو يمنع التلازم وهذا يدخل في الحالة الثانية التي ذكرها المؤلف كما سبق.
  - ب - ويحتمل أن يتبيّن لزومه فيرجع عن قوله.
  - وبهذا يكون هناك ثلاثة احتمالات هي:
  - يتلزم باللازم - يمنع التلازم - يرجع عن قوله ببطلان اللازم.
- (٢) لازم القول قول أو ليس بقول يرادف لازم المذهب مذهب أو ليس بمذهب هذا هو المعروف في كتب أهل العلم ولهذا يقول الشيخ يكر أبو زيد في المدخل (٢٦٧/١)  
مضي طرق معرفة المذهب من جهة قول الإمام.  
والأآن إلى معرفة المذهب اصطلاحاً من جهة لازم قول الإمام ويقال:  
الازم المذهب من قول الإمام: هل يكون قوله<sup>(٥)</sup> مذهبأ له أو لا؟ اه.  
والشاهد هو أنه لم يفرق بين لازم المذهب ولا لازم القول..  
إلا أنني وجدت الإمام شمس الدين السلمي في كتابه فوائد الفوائد ص ٤٥ قد فرق  
بينهما حيث سئل: هل يجوز أن ينسب إلى الشافعي قول خرج على قوله؟  
فأجاب: لا يجوز أن ينسب إلى الشافعي ما خرج على قوله فيجعل قوله<sup>(٦)</sup> لازماً له لما قدمناه  
في مسألة النقل والتخرير ومن أصحابنا من قال بجواز ذلك والصحيح هو الأول.. ثم  
قال: فعلى هذا يجوز أن يقال في مثل هذا: هذا مذهب الشافعي ولا يقال: هذا قول  
الشافعي اه.

(٣) وهناك أدلة أخرى هي:

أتنا لو التزمنا بذلك لأدلى إلى تكثير كثير من العلماء كتكفير من قال عن الاستواء أو  
غيره أنه مجاز وليس بحقيقة لأن لازم هذا القول يستلزم التعطيل والأخذ بقول غلاة  
الملاحدة.

انظر التخريج د. يعقوب الباحسين. والفتاوی (٢١٧/٢).

ويقول شيخ الإسلام في الفتوى (٣٠٦/٥):

## ملحق القاعدة الرابعة

ذكرنا في الحاشية على القاعدة الرابعة أن هناك مسائل ستفصلها في الملحق وهي :

١ - دلالة المطابقة والتضمن والالتزام .

٢ - لازم المذهب .

٣ - هل لازم المذهب مذهب .

٤ - حلول الحوادث في الذات الإلهية .

أولاً: الدلالات :

الدلالة وأنواعها :

ذكر المؤلف في القاعدة الرابعة أن دلالة<sup>(١)</sup> الأسماء على الذات والصفات تكون بالمطابقة والتضمن والالتزام وهذا يحتاج إلى شرح فأقول : ذكر المناطقة في كتبهم الدلالات وأنواعها ، والدلالة تطلق على معنيين بالاشراك :

أحد هما : كون أمر بحيث يفهم منه أمر آخر .

والمراد من الأمر الأول الدال ، ومن الثاني المدلول ، أي كون الدال بحيث يمكن أن يفهم منه المعنى سواء فهم بالفعل أو لم يفهم .

---

= فخلت كثير من الناس بغير الفاظ أو يبتونها بل يغفون معاني أو يبتونها ويكون ذلك مستلزمًا لأمور هي كفر وهم لا يعلمون بالملازمة بل يتناقضون وما أكثر تناقض الناس لا سيما في هذا الباب وليس التناقض كفراً .

(١) الدلالة مثلثة الدال والأقصح فتحها ثم كسرها وأرددوها الضم وهي مصدر سماعي لدل إذ قياس مصدر الفعل الثلاثي المتبعي فعل . بفتح الفاء وسكون العين كما قال ابن مالك :

فعل قياس مصدر المعدى من ذي ثلاثة كرد رداً  
انظر حاشية الصبان على شرح الملوى على السلم ص ٤٩ ، والغرر المثلثة  
للفيروزآبادي ، ص ٢٨٨ . ومذكرة الشقيقجي ص ١١ .

مثاله: إن إخوة يوسف عليه السلام زعموا أن الذئب أكله وأتوا بقميصه إلى يعقوب عليه السلام وعليه الدم الذي جعلوه على القميص إلا أنهم لم يشقو القميص فعلم يعقوب بذلك كذبهم وقال متى كان الذئب حليماً ليناً يقتل يوسف ولا يشق قميصه فعدم شق القميص فيه دلالة على كذبهم إلا أنهم لم يفهموا هذه الدلالة.

الثاني: فهم أمر من أمر أي فهم المدلول من الدال أي فهم المعنى من الدال بالفعل سواء أكان الدال لفظاً أم غيره.

مثاله: فهم مسمى الاسم من اللفظ، وفهم جميع المسميات من فهم المراد باسمائها<sup>(١)</sup>.

## أنواع الدلالة:

تنويع الدلالة إلى نوعين:

النوع الأول: الدلالة اللغطية

النوع الثاني: الدلالة غير اللغطية

وكل نوع ينقسم إلى ثلاثة أنواع هي:

١ - وضعية.

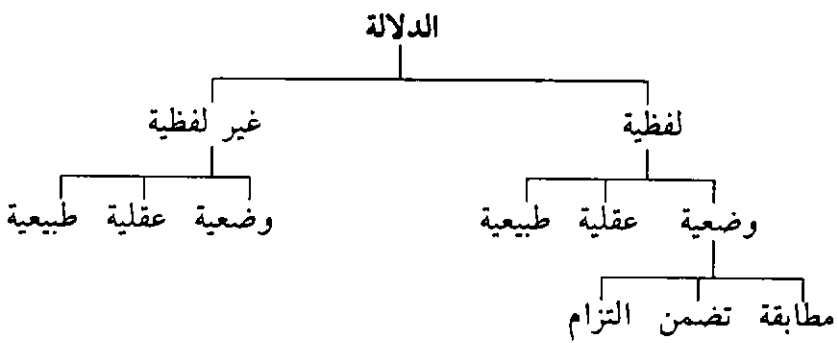
٢ - عقلية.

٣ - طبيعية (عادية).

ويكون حاصل المجموع أنها ستة أنواع<sup>(٢)</sup> ويمكن أن يكون على الجدول الآتي:

(١) شرح الياجوري على السلم المطبوع مع تقرير الأنباري ص ٣٠ والمنطلق المفيد للبهنسي ص ١٤. ومذكرة الشنقيطي ص ١٢.

(٢) انظر حاشية شروح التمسية (١٧٤/١) والكتاب جمع شروحًا وحواشى على التمسية للرازي. والدواني. والهرجاني. والدسوقي والسيالكتي. والشربيني.



### الدلالة غير اللفظية:

ذكرنا أن الدلالة غير اللفظية ثلاثة أقسام هي :

#### ١ - الدلاله الوضعيه:

كدلالة المفهومات الأربع وهي : الخط والإشارة والعقد والنصب،  
وتسمى هذه بالدوال الأربع<sup>(١)</sup>.

والخط هو : النقوش الموضوعة لأنماط مخصوصة بواسطة القلم<sup>(٢)</sup>.

والعقد هو : عقد الأصابع لبيان قدر العدد فهو يدل على قدر العدد  
وضعاً وليس بالللغة<sup>(٣)</sup>.

والإشارة : تدل على المعنى المشار إليه وضعاً وليس لفظاً.

مثاله : إشارة الرأس على نعم وهو الإجابة، أو على معنى لا وهو  
عدم الإجابة<sup>(٤)</sup>.

والنصب : هو نصب الحدود بين الأموال، ونصب أعلام الطريق<sup>(٥)</sup>.

(١) مذكرة الشنقيطي ص ١٣ وحاشية الصبان على الأشموني على الألفية (٢٠ / ١).

(٢) حاشية العدوبي على شرح شذور الذهب لابن هشام (٤٧ / ١).

وحاشية العطار على إيساغوجي ص ٢٥

(٣) مذكرة الشنقيطي ص ١٣.

(٤) مذكرة الشنقيطي ص ١٣. وحاشية الدسوقي على شرح الخبصي على تهذيب المتنطق للفتزااني (٨٤ / ١).

(٥) مذكرة الشنقيطي ص ١٣.

ملاحظة: النصب كحرف بضم الغين وفتح الراء وهي العلامات المنصوبة كالمحراب للقبلة وهي جمع نصبة كعقدة بضم العين وسكون القاف وفتح الدال أما النصب بضمتين فهي الأصنام<sup>(١)</sup>.

والدلالة الوضعية: هي التي تكون الملازمـة فيها بين شيئـين تنشأ من التواضع والاصطلاح على أن وجود أحدهـما يكون دليلاً على وجود الثاني<sup>(٢)</sup>.

## ٢ - الدلالة العقلية:

كالدلالة المصنوعـات على صانـها، دلـلة الأثر على المؤـثر<sup>(٣)</sup>.

## ٣ - الدلالة الطبيعـية:

أو العادية كدلـلة صـفة الوجه على الـوجل أي: الخـوف. أو دلـلة حـمرـته على الخـجل أي: الـحـيـاء. فـإنـ من طـبـعـ الشـخـصـ أـنـ تـحدـثـ لـهـ صـفـةـ فيـ وجـهـ عـنـدـ الـوجـلـ، وـحـمـرـةـ فيـ وجـهـ عـنـدـ الخـجلـ<sup>(٤)</sup> كـماـ قـالـ القـائلـ:

نـفـاحـةـ جـمـعـتـ لـوـنـينـ خـلـتـهـماـ خـدـئـيـ مـحـبـ وـمـحـبـوبـ قدـ اـعـتـنـقـاـ  
تـعـانـقـاـ فـرـيـباـ وـاشـ فـرـاعـهـماـ فـاحـمـرـ ذـاـ خـجـلـاـ وـاـصـفـ ذـاـ فـرـقاـ

وقـالـ القـائلـ:

إـذـاـ شـكـوتـ إـلـيـهـ الـحـبـ خـفـرـهـاـ شـكـوـايـ فـاحـمـرـ خـدـادـهـاـ مـنـ الخـجلـ<sup>(٥)</sup>

## الدلالة اللفظـية:

بعدـ ذـكـرـناـ أـنـوـاعـ الـدـلـالـةـ الـلـفـظـيـةـ، وـبـقـيـ أـنـ ذـكـرـ أـنـوـاعـ الـدـلـالـةـ غـيرـ الـلـفـظـيـةـ.

(١) حـاشـيـةـ الـخـضـرـيـ عـلـىـ شـرـحـ اـبـنـ عـقـيلـ عـلـىـ الـفـيـةـ اـبـنـ مـالـكـ (١٥/١).

(٢) المـنـطـقـ لـمـحـمـدـ الـمـظـفـرـ صـ ٣٦.

(٣) مـذـكـرـةـ الشـقـيـطيـ صـ ١٣. حـاشـيـةـ الـجـرجـانـيـ عـلـىـ الـشـمـسـيـةـ الـمـطـبـوـعـةـ مـعـ مـجمـوـعـةـ الـشـرـوحـ (١٧٥/١).

(٤) حـاشـيـةـ الـدـسوـقـيـ عـلـىـ شـرـحـ الـخـيـصـيـ عـلـىـ تـهـذـيبـ الـمـنـطـقـ لـلـقـازـانـيـ (٨٤/١).

(٥) مـذـكـرـةـ الشـقـيـطيـ صـ ١٣.

واللفظ لغة: هو مصدر بمعنى الرمي أي من الفم لا الرمي مطلقاً<sup>(١)</sup>  
وفي عرف النحاة: صوت معتمد على مخرج من مخارج الفم محقق  
كاللسان أو مقدر كالجوف<sup>(٢)</sup>.

### والدلالة اللفظية ثلاثة أنواع:

#### ١ - الدلالة العقلية:

كدلالة اللفظ المسموع وراء الجدار على وجود اللافظ<sup>(٣)</sup>، لأن اللفظ  
عرض لا بد له عقلاً من جرم يقوم به وهو المتلفظ به<sup>(٤)</sup>.

#### ٢ - الدلالة الطبيعية:

أو بالعادة<sup>(٥)</sup> كدلالة أخ بالمعجمة على الحزن ودلالة أح بالمهملة على  
وجع الصدر<sup>(٦)</sup>، ودلالة الصراخ على مصيبة نزلت بالصارخ<sup>(٧)</sup> فإن طبع  
اللافظ يقتضي التلفظ بهذه الأشياء عند عروض ما يقتضيه<sup>(٨)</sup>.

ملاحظة: الطبع والطبيعة والطبع بالكسر السجية التي جبل عليها  
الإنسان<sup>(٩)</sup>.

والفرق بين الدلالة العقلية والطبيعية هو:

أن الدلالة العقلية تكون بين الدال والمدلول ملزمة لا تنفك كالأثر  
والمؤثر فإذا سمعنا صوت متكلم من وراء جدار علمنا بوجود متكلم ما.

(١) حاشية السجاعي على شرح قطر الندى ص ٢٠.

(٢) فوائد النحو الوسيمة شرح الدرة البتيمة لمحمد المالكي المكي ص ٣.

(٣) تحرير القواعد المنطقية لمحمود الرازى ص ٢٩.

(٤) حاشية الدسوقي على شرح الخيسى على التهذيب ص ٨٤.

(٥) حاشية الصبان على شرح السلم للملوي ص ٥١.

(٦) حاشية الجرجاني على الشمسية (١/١٧٦).

(٧) مذكرة الشنقيطي ص ١٣.

(٨) تحرير القواعد المنطقية للرازى ص ٢٨.

(٩) حاشية السبalkوتى على الشمسية ص ١٧٦.

أما الدلالة الطبيعية: فهي ما إذا كانت الملازمة بين شيئين ملازمة طبيعية يقتضيها طبع الإنسان وقد يختلف ويختلف باختلاف طباع الناس بعض الناس يقول أخ عند الألم، وأف عند التضجر، وتفرقة أصابعه عند السآمة، لكن ليس كل الناس هذا طبعه<sup>(١)</sup>.

### ٣ - الدلالة الوضعية:

عرفنا أن الملازمة بين شيئين إذا كان عن طريق التواضع والاصطلاح يسمى بالدلالة الوضعية وعرفنا الدلالة الوضعية غير اللغوية أما الدلالة الوضعية اللغوية فهي:

كون اللفظ متى أطلق فهم منه معناه<sup>(٢)</sup> أو هي كون اللفظ بحالة ينشأ من العلم بتصوره من المتكلم العلم بالمعنى المقصود به<sup>(٣)</sup>.

وتنقسم هذه الدلالة إلى ثلاثة أقسام وهي:

#### الأول: دلالة المطابقة<sup>(٤)</sup>:

وهي دلالة اللفظ على المعنى الذي وضع له مثل دلالة الإنسان على الحيوان الناطق، ودلالة البيت على مجموع الجدار والسلف<sup>(٥)</sup>.

وأضاف بعضهم كالفتا扎ني قيد التمام فقال: دلالة اللفظ على تمام ما وضع له إلا أن العطار قد ذهب إلى أن قيد التمام غير ضروري في التعريف وإنما ذكر رعاية لما يقتضيه حسن التقابل مع الشق الثاني وهو التضمن الذي

(١) المنطق لمحمد المظفر ص ٣٦.

(٢) تحرير القواعد المنطقية ص ٢٩.

(٣) المنطق لمحمد المظفر ص ٣٧.

(٤) بالإضافة فيها من إضافة المصاحب إلى المصاحب. أو هو على حذف مضاف أي دلالة ذي المطابقة أي اللفظ ذي المطابقة لمعناه.

انظر حاشية الصبان على شرح الملوى على السلم ص ٥٢.

(٥) البصائر النصيرية في علم المنطق لابن سهلان الساوي وبها مشه تعليلات محمد عبده ص ٢٣. ومعيار العلم للغزالى ص ٤٢.

يدل على جزء المعنى<sup>(١)</sup>.

ودلالة المطابقة هي الدلالة الأصلية في الألفاظ التي لأجلها مباشرة وضعت لمعانيها<sup>(٢)</sup>.

ومن أمثلة دلالة المطابقة: دلالة الرجل على الإنسان الذكر، والمرأة على الإنسان الأنثى<sup>(٣)</sup>.

وسُمِّيت بالمطابقة لمطابقته أي موافقة المعنى للفظ من قولهم: طابق النعل النعل إذا توافقا<sup>(٤)</sup>.

والمراد من تطابق اللفظ والمعنى: هو عدم زيادة اللفظ على المعنى حتى يكون مستدركاً أو عدم زيادة المعنى على اللفظ حتى يكون قاصراً<sup>(٥)</sup>، وقد عبر المناطقة عن دلالة المطابقة بأنها ما تدل على تمام المعنى ولم يعبروا بجميع المعنى لأن لفظ الجميع يشعر بالتركيب فيلزم تحصيص المطابقة بالمركب مع أنها عامة في المركب والمفرد كالنقطة<sup>(٦)</sup>.

الثاني: دلالة التضمن:

هي دلالة اللفظ الوضعية على جزء مسماه<sup>(٧)</sup>.

أو هي دلالة اللفظ الوضعية على جزء المعنى الموضوع له<sup>(٨)</sup> كدلالة الإنسان على الحيوان أو الناطق<sup>(٩)</sup>، وكدلالة لفظ الكتاب على الورق وحده

(١) حاشية العطار على شرح الخبيصي ص ٥٠. وحاشية البناني على شرح المحتلي على جمع الجوامع (٢٢٧/١).

(٢) المنطق لمحمد المظفر ص ٣٧.

(٣) مذكرة الشنقيطي ص ١٣.

(٤) شرح الملوى مع حاشية الصبان ص ٥٢.

(٥) حاشية العطار على شرح الخبيصي ص ٥٠.

(٦) حاشية العطار على شرح الخبيصي ص ٥٠.

(٧) شرح الكوكب المنير لابن التجار (١٢٦/١).

(٨) المنطق لمحمد المظفر ص ٣٨.

(٩) شرح الخبيصي على التهذيب (٨٨/١).

أو الغلاف، فلو بعت الكتاب يفهم المشتري دخول الغلاف فيه، ولو أردت بعد ذلك أن تستثنى الغلاف لاحتاج عليك بدلاله لفظ الكتاب على دخول الغلاف<sup>(١)</sup>.

وسميت بدلاله تضمنية لكون الجزء في ضمن المعنى الموضوع له<sup>(٢)</sup> والإضافة في دلاله التضمن ودلالة الالتزام من إضافة المسبب إلى السبب<sup>(٣)</sup>.  
والعلاقة بين المطابقة والتضمنية العموم والخصوص المطلق فإذا وجدت التضمنية وجدت المطابقة دون العكس لجواز أن يكون المعنى بسيطاً لا جزء له، فتوجد المطابقة دون التضمنية<sup>(٤)</sup>.

### الثالث دلاله الالتزام:

وهي دلاله اللفظ على خارج عن مسماه لازم له لزوماً ذهنياً بحيث يلزم من فهم المعنى المطابقي فهم ذلك الخارج اللازم مثاله: دلاله الأربعه على الزوجية لأن معنى الزوجية في الاصطلاح: هي الانقسام إلى متساوين<sup>(٥)</sup>.

ومعنى الالتزام: أن المعنى قد استلزم ذلك الأمر الخارج عنه<sup>(٦)</sup>.

س: ما مرادنا من قولنا فيما سبق في دلاله الالتزام (لزوماً ذهنياً)؟

سيتضح الجواب على ذلك من خلال التوضيح التالي:

### اللازم لغة:

هو ما يتمتع انفكاكه عن الشيء<sup>(٧)</sup>.

(١) المنطق لمحمد المظفر ص ٣٨.

(٢) شرح الخبيصي (٨٨/١).

(٣) حاشية الصبان على الملوى ص ٥٣.

(٤) المرشد السليم لعرض حجازي ص ٤٧.

(٥) مذكرة الشفقطي ص ١٤.

(٦) المنطق المفيد للبهنسي ص ١٥.

(٧) شرح القاموس للزبيدي (٥٩/٩) التوقف على مهامات التعاريف للمناوي ص ٦١٥.

أما اللازم اصطلاحاً: فهو يختلف بحسب الأبواب:  
فاللازم عند النحاة هو الذي يطلق على غير المتعدي وقد سبق توضيح ذلك عند الكلام على القاعدة الثالثة من قواعد الأسماء والصفات في الكتاب.

واللازم عند علماء البديع هو الإعنات والتشديد ويسمى بلزوم ما لا يلزم<sup>(١)</sup> وهو أن يلزم الشاعر أو الناشر نفسه بما ليس بلازم بحيث يريده أن يأتي بالسجع مثلاً فيلزم نفسه بحرف قبل حرف السجع مع أنه ليس بلازم للسجع<sup>(٢)</sup>.

ومن أمثلة هذا القسم قوله تعالى: ﴿فَامَّا الْيَتِيمُ فَلَا تُنْهِرْ ﴾١ وَامَّا السَّائِلُ فَلَا تُنْهِرْ<sup>(٣)</sup>﴾ فالراء بمنزلة حرف الروي وقد جيء قبلها في الفاصلتين بالهاء وهو ليس بلازم لتحقق السجع<sup>(٤)</sup>.

ومثال آخر: ﴿أَذْ تَسْرِحُ لَكَ سَدْرَكَ ﴾٥ وَمَصْنَعَتَا عَنْكَ وِزْرَكَ<sup>(٦)</sup>﴾<sup>(٧)</sup>  
والى ذلك أشار السيوطي في ألفيته:

والحرف من قبل الروي يلزم فسمه لزوم ما لا يلزم  
قوله تفهر وتنهر صدركا وزرك ظهرك وبعد ذكرك<sup>(٨)</sup>  
واللازم عند الفقهاء هو كون العقد إذا وقع فإنه لا يمكن رفعه بإطلاق  
واللازم عند المناطقة هو عبارة عن امتناع الانفكاك عن الشيء وما يمتنع  
انفكاكه عن الشيء يسمى لازماً وذلك الشيء ملزوماً<sup>(٩)</sup>.

وينقسم اللازم إلى أنواع:

(١) ميزان الذهب في شعر العرب للهاشمي ص ١٤٠.

(٢) نهاية الأرب للنويري (١١٣/٧).

(٣) المطول في شرح تلخيص المفتاح للفتازانی ص ٤٥٩.

(٤) انظر كتاب الفاصلة في القرآن لمحمد الحسناوي ص ٢٧٦.

(٥) عقود الجمام للسيوطى (١٨٩/٢).

(٦) كشاف اصطلاحات الفنون للتهانوى (٨٩/٤).

### اللازم العقلي:

وهو ما لا يمكن للعقل تصور خلاف اللازم كالبياض للأبيض ما دام أبيض، وكالزوجية للأربعة كما سبق.

### اللازم العرفي:

أي أن العقل لا يحكم به إلا بعد ملاحظة الواقع وتكرر مشاهدة المزوم فيه دون أن يكون لدى العقل ما يقتضي هذا المزوم. ونجد هذه الدلالة الالتزامية بنسبة وافرة جداً في الكلام العربي، ونجدتها في نصوص القرآن والسنة، وعن طريقها ترتقي البلاغة الكلامية ارتفاعاً عظيمًا، فمن الكلام العربي قول الشاعر يصف ممدوحه:

**طويل النجاد رفيع العماد كثير الرماد إذا ما شتا**

فقد دل بطول نجاده - وهو حمائل سيفه - على طول قامته، ودل بارتفاع عماده على عظم بيته وارتفاع مكانته، ودل بكثرة رماده على جوده، لأن كثرة الرماد عند العرب تدل على كثرة الطبخ، وهذه تدل على كثرة الآكلين، وكثرة الآكلين عنده تدل على جوده، وكل هذه لوازن عرفية لا عقلية.

ومن الشواهد القرآنية قول الله تعالى في سورة (الباغن) ٦٤:

﴿وَإِنْ تَعْقُلُوا وَتَضْفَحُوا وَتَقْفِرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ فإن قوله تعالى: **﴿فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾** الواقع في جواب الشرط يدل عن طريق الدلالة الالتزامية على أن الله يغفر لكم ويرحمكم إن أنتم عفوتم وصفحتم وغفرتم، مع أن هذا المعنى غير مدلوّل عليه بمنطق اللفظ.

ولكن يلزم من كون الله غفوراً رحيمًا أن يكافيء أهل العفو والصفح والمغفرة بالرحمة والغفران ولذلك حصل الاكتفاء في جواب الشرط بذكر هذين الوصفين دون التصريح بلازمهما، ونظير هذا في القرآن الكريم كثير جداً<sup>(١)</sup>.

(1) ضوابط المعرفة للميداني ص ٣١.

وينقسم اللازم أيضاً إلى:

- ١ - لازم في الذهن والخارج معاً.
- ٢ - لازم في الذهن فقط.
- ٣ - لازم في الخارج فقط<sup>(١)</sup>.

#### مثال اللازم في الذهن والخارج معاً:

دلالة الأربعية على الزوجية التي هي الانقسام إلى متساوين فيلزم من فهم معنى الأربعية فهم أنها زوج أي منقسمة إلى متساوين فهذا لازم في الذهن كما ذكرنا، ولازم في الخارج أيضاً والمراد بالخارج هنا: الواقع في نفس الأمر فالزوجية لازمة للأربعة في الذهن، وفي الواقع في نفس الأمر.

#### ومثال اللازم في الذهن فقط:

دون الخارج لزوم البصر للعمى لأن معنى العمى بدلالة المطابقة هو سلب البصر فمعناه المطابقي مركب إضافي أي مركب من مضاف هو سلب ومضاف إليه وهو البصر. ولا يعقل سلب البصر حتى يعقل معنى البصر. فظهور أنه لا يفهم أحد معنى العمى حتى يفهم معنى البصر لأن معنى البصر جزء من معنى العمى، لأن معنى العمى مركب إضافي والبصر أحد جزأيه، وهذا اللازم إنما هو في الذهن فقط لا في الخارج لأن العين التي توصف بالعمى انتفأ عنها البصر ضرورة لما بين العمى والبصر من التنافي المعتبر عنه بمقابلة العدم والملكة<sup>(٢)</sup>.

(١) انظر المتنبي من فوائد للمؤلف ص ٧١. والتعريفات للجرجاني ص ٢٢٦.

(٢) المراد من العدم والملكة هو:

إثبات أو نفي ما من شأنه أن يتصف بهذه الصفة كالإبصار فالعدم هو «العمى» عمن يكون قابلاً لصفة «الإبصار» كالحيوانات المبصرة يصيغها «العمى» والبصر هو «الملكة» الموصوف بالإبصار. أما ما يقابل ذلك فهو من لا يقبل «العدم والملكة» كالجدار والأرض وسائر الجمادات فإنها غير قابلة لصفة المذكورة «الإبصار» انظر الأرجوحة المرضية لتقرير التدمرية لبلال الجزائري ص ٨٣.

ومثال اللازم في الخارج فقط: دلالة لفظ الغراب على السواد لأنه لا يوجد في الخارج غراب إلا هو متصل بالسواد ولكن هذا لا يفهم من فهم معنى الغراب لأن من لم ير الغراب قط، ولم يخبره أحد بلونه قد يتصور أن الغراب طائر أبيض فالسواد إنما يلزم الغراب في الخارج فقط. لا في الذهن. فدلالته عليه التزامية عند الأصوليين والبيانيين وليس كذلك عند المنطقين<sup>(١)</sup>.

#### أمثلة توضح ما سبق:

- ١ - السيارة: هذه الكلمة تدل على جميع أجزائها بدلالة المطابقة ويدل على العجلات فقط بالتضمن ويدل على البطارية وحدها بالتضمن ويدل على الذي صنعها بالالتزام أن لها صانعاً.
- ٢ - اشتريت داراً: تدل على كل الدار بالمطابقة، ودلالتها على الحمام وحده بالتضمن، وعلى المجلس وحده بالتضمن، وهكذا، ودلالته على أن هناك شخصاً بناء بالالتزام.

#### أمثلة على الأسماء الحسني:

ذكر المؤلف مثلاً لاسم الخالق ونذكر مثلاً آخر لاسم الرحمن:

فيدل على الذات وعلى صفة الرحمن بالمطابقة ويدل على الذات وحدها وعلى صفة الرحمة وحدها بالتضمن ويدل على الحياة والعلم والقدرة التزاماً لأنه لا توجد رحمة بدون حياة الراهر وعلمه وقدرته يقول ابن القيم في التونية:

كلها معلومة ببيان  
وكذا التزاماً واضح البرهان  
الاسم يفهم منه مفهومان  
يشتق منه الاسم بالميزان

ودلالة الأسماء أنواع ثلاثة  
فدللت مطابقة كذلك تضمناً  
فاما مطابقة الدلالة فهي ان  
ذات الإله وذلك الوصف الذي

(١) مذكرة الشنقيطي ص ١٥.

لكن دلالته على إداهما  
وكذا دلالته على الصفة التي  
وإذا أردت لهذا مثلاً بيناً  
ذات الإله ورحمة مدلولها  
إداهما بعض لهذا الموضوع  
لكن وصف الحي لازم ذلك  
فلذا دلالته عليه بالتزام

### ثانياً: لازم المذهب:

ذكرنا معنى اللازم فيما سبق:

والمقصود بلازم القول: ما يلزم من ثبوت القول ثبوته عقلاً أو شرعاً  
أو لغة ولم يذكر في الكلام كما سبق أن ذكرنا .  
واللازم قد يكون واضحاً بيناً وقد يكون خفياً .

فاللازم الخفي هو الذي يحتاج في إثبات لزومه لغيره إلى دليل كلزوم  
الحدوث للعالم فلا يجزم بالحدوث إلا بدليل وإن اختلفوا في نوع الدليل  
فالمتكلمون يستدللون بأنه متغير وكل متغير حادث وأما القرآن فيستدل بحدوثه  
بقوله تعالى: ﴿أَمْ خُلُقُوا مِنْ عَيْرِ شَفَعٍ أَمْ هُمُ الْخَلَقُونَ﴾ والشاهد من الآية  
واضح .

وأما اللازم البين الواضح فهو الذي لا يحتاج في إثبات لزومه لغيره  
إلى دليل .

مثاله: لزوم الشجاعة للأسد والفردية لثلاثة فإن لزوم هذين لمزوميهما  
لا يفتقر إلى دليل .

وينقسم اللازم البين إلى قسمين:

أ - لازم بين بالمعنى الأخص وهو ما يكفي فيه تصور الملزوم فقط  
للجزم باللزوم بينه وبين اللازم .

مثاله: الزوجية للأربعة فإذا تصورنا الأربعه جزمنا بالزوجية .  
ب - لازم بين بالمعنى الأعم وهو ما لابد فيه من تصور الملزوم  
واللازم حتى نجزم باللزوم بينهما .

مثاله: لزوم مغايرة الإنسان للفرس فلا يلزم من تصور الإنسان تصور  
مغايرته للفرس بل إذا تصورت الإنسان وتصورت الفرس تجزم بلزوم  
المغايرة بينهما .

ويشترط المحققون من المناطقة في اللازم أن يكون بيناً بالمعنى  
الخاص لا غيره وسيأتي الأقوال الأخرى في المسألة .

أنظر تحرير المقال فيما تصح نسبته للمجتهد من الأقوال د. عياض  
ص(٨٨) والمنطق الواقي لحسن حنبل (٢٠/١) وشرح السلم للجندي  
ص(١٣)

#### مثال اللازم:

اختلاف الفقهاء في الإقالة هل هي فسخ أو بيع .  
والإقالة: هي أن يقيل البائع المشتري أو المشتري البائع فلا يلزم  
أحدهما الآخر بالعقد بل له أن يفسخه .

فمذهب الحنابلة أنه فسخ كما في الشرح الممتع للشيخ ابن عثيمين  
(٣٨٢/٨) ومذهب المالكية أنه بيع كما في شرح الخرشي على خليل (٥/١٦٦)  
والإشراف على مذاهب الخلاف للقاضي عبد الوهاب (٢٨٢/١).

ويترتب على هذا الخلاف أمور ذكرها ابن رجب في القواعد  
ص(٣٧٩)، و (٣٠٩/٢) من الطبعة التي حققها مشهور آل سلمان.

فمن قال إنه بيع يلزم منه أنه يشترط له شروط البيع ومن قال: إنه  
فسخ فإنه لا يشترط ذلك .

وانظر أمثلة أخرى في كتاب تحرير المقال د. عياض السلمى  
ص(٨٨) ونشر البنود على مراقي السعد للعلوي (١١٠/١)

### ثالثاً: هل لازم المذهب مذهب:

قبل أن نذكر الخلاف في المسألة لابد أن نحرر محل التزاع كما ذكر المؤلف سابقاً.

١ - لازم قول الله عَزَّ وَجَلَّ ولازم قول الرسول ﷺ قول لأن لازم قولهما حق كما سبق.

٢ - إذا التزم القائل باللازم أصبح قولهاً له وإذا لم يتزمه لم يكن قولهاً له وقد سبق ذلك.

٣ - إذا سكت عن اللازم فهل يكون قولهاً أو مذهباً له أم لا ؟  
اختلاف في هذا على أربعة أقوال:

الأول: أنه ليس مذهباً له وقد سبق أدلة ذلك.

قال الشاطبي في الاعتراض (٦٤/٢):

ولازم المذهب: هل هو مذهب أو لا؟ هي مسألة مختلف فيها بين أهل الأصول. والذى كان يقول به شيوخنا البجائيون والمغريبيون ويررون أنه رأى المحققين أيضاً: أن لازم المذهب ليس بمذهب.

الثاني: أن لازم المذهب مذهب وهو قول الأثرم والخرقي.

انظر الفتوى (٣٥/٢٨٩)، والتخرج د. يعقوب ص(٢٩٠).

الثالث: إن لازم المذهب إن كان قريباً فهو مذهب، وإن كان بعيداً فليس مذهباً.

وقال الكوثري فيما نقله عنه السقاف في شرح العقيدة الطحاوية ص(٣٦٤): «وهذا الاستلزم بين وما يقال من أن لازم المذهب ليس بمذهب إنما هو فيما إذا كان اللزوم غير بين، فاللازم بين لمذهب العاقل مذهب له، وأما من يقول بملزوم مع نفيه لللازم بين فلا يعُد هذا اللازم مذهباً له لكن يسقطه هذا النفي من مرتبة العقلاة إلى درك الأنعام وهذا هو التحقيق في لازم المذهب....» انتهى ما أردنا نقله.

الرابع: التفصيل وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية حيث قال في الفتاوى (٤٢/٢٩): لازم قول الإنسان نوعان:

أحدهما: لازم قوله الحق فهذا مما يجب عليه أن يلتزمه فإن لازم الحق حق ويجوز أن يضاف إليه إذا علم من حاله أنه لا يمتنع من التزامه بعد ظهوره وكثير مما يضيفه الناس إلى مذهب الأئمة من هذا الباب.

والثاني: لازم قوله الذي ليس بحق فهذا لا يجب التزامه إذ أكثر ما فيه أنه قد تناقض وقد ثبت أن التناقض واقع من كل عالم غير النبيين ثم أن عرف من حاله أنه يلتزمه بعد ظهوره له فقد يضاف إليه وإلا فلا يجوز أن يضاف إليه قول لو ظهر له فساده لم يلتزمه لكونه قد قال ما يلزمته وهو لا يشعر بفساد ذلك القول ولا يلزمته.

وهذا القول هو ظاهر كلام الشيخ ابن عثيمين في الكتاب للتعليق الذي ذكره كما سبق أن وضحتنا. وهذا هو الصواب لأمور:

١ - أن لازم القول الصحيح حق فلا تمتنع إضافته إلى المجتهد إذ لا ضرر يلحقه في ذلك.

أما اللازم الباطل فلو صحت نسبته للزم تكفير كثير من العلماء كما سبق.

٢ - أن التناقض ليس مستحِيلاً على المجتهد لكثره وقوعه كما سبق أن نقلنا عن شيخ الإسلام في ذلك.

٣ - القول بأن لازم المذهب ليس مذهبًا على الإطلاق يتعارض مع ما صنعه علماء المذاهب الأربعه من استنتاج مذاهب الأئمه من فتاواهم بطريق التلازم بين ما أفتوا فيه وسكتوا عنه.

٤ - إن كثيراً من اللوازم التي يحكيها العلماء هي ليست لوازماً في الحقيقة ولها يقول ابن القيم في مختصر الصواعق ص (٥٧٩):

فيا الله كيف لا يستحي العاقل من المجاهرة بالكذب على أئمة الإسلام لكن عذر هذا وأمثاله أنهم يستجيزون نقل المذاهب عن الناس بلازم

أقوالهم، و يجعلون لازم المذهب في ظنهم مذهبًا ، كما نقل بعض هؤلاء المباحثين أن مذهب أحمد بن حنبل وأصحابه أن الله لا يرى يوم القيمة ، قال لأنه يقول أنه لا يرى إلا الأجسام وقد قام الدليل على أنه سبحانه وتعالى ليس بجسم ، فلا يكون مرئياً على قوله ، ونقل هذا أيضًا أن مذهبهم أن الله تعالى يجوز أن يتكلم بشيء ولا يعني به شيئاً إزاماً لهم من قوله إنه لا يعلم تأويل المتشابه إلا الله وبهذا القول الباطل الذي لم يقله أحد من أهل الأرض وكما نقل هذا أو غيره من أهل البهتان أن مذهبهم أن الله جسم إزاماً لهم بقولهم إن الله مستو على عرشه فوق سمواته بائن من خلقه موصوف بصفات الكمال اهـ .

وانظر تحرير المقال د. عياض ص(٩٢)، ومنهج الاستدلال على مسائل الاعتقاد (٧٢/٢).

وأختم الكلام في هذا بما قال الإمام ابن القيم في النونية.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>من عارف بلزومها الحقان<br/>قصد اللوازم وهي ذات بيان<br/>قد كان يعلمه بلا نكران<br/>إذ كان ذا سهو وذا نسيان<br/>العلماء مذهبهم بلا برهان<br/>مذهبهم أولو جهل مع العداون<br/>قد يذهبون عن اللزوم الداني<br/>لكن يظن لزومه بجنان<br/>ما تلزمون شهادة البهتان<br/>ونبينا المعصوم بالبرهان</p> | <p>ولوازم المعنى تراد بذلك<br/>سواء ليس بلازم في حقه<br/>إذ قد يكون لزومها المجهل أو<br/>لكن عرته غفلة بلزومها<br/>ولذاك لم يك لازماً لمذاهب<br/>المقدمون على حکایة ذاك<br/>لا فرق بين ظهوره وخفائه<br/>سيما إذا ما كان ليس بلازم<br/>لا تشهدوا بالزور ويلكم على<br/>بخلاف لازم ما يقول إلهنا</p> |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

والمؤلف رحمه الله يقول: بأن لوازم المعنى لا تكون مقصودة عند ذكره إلا من يعرف لزومها له، فهذا هو الذي يمكن أن يؤخذ بما يلزم ما يثبته من معان، وأما غيره من يجهل اللزوم بينهما فليس بلازم في حقه القصد إلى اللوازم عند ذكر المعنى مهما تكن اللوازم بينة واضحة، إذ قد

يكون لزومها مجهولاً له، أو يكون معلوماً ولكن أصابته غفلة عن ذلك اللزوم بسبب كثرة سهوه ونسيانه، ولذلك قرر العلماء بأن لازم المذهب لا يكون مذهباً بلا حجة ولا برهان، وأن من حكى ذلك عنهم فهو من أجهل الجهل والعدوان، ولا فرق في ذلك بين اللوازم الظاهرة واللوازم الخفية، فإن الإنسان قد يذهل عن اللازم القريب وهذا الحكم إنما هو بالنسبة إلى اللوازم التي ثبت لزومها، أما ما ليس بلازم في الحقيقة ولكن يظن الذهن لزومه فهذا أولى أن لا يعتبر لازماً فلا تشهدوا أيها المعطلة على ما تلزمونا به شهادة زور وبهتان فترمونا بالقول بتلك اللوازم، وأنها مذهب لنا، مع أنها نقصدها ولم تخطر لنا في الأذهان عند إثبات الصفات للرحمٰن اهـ. من شرح الشيخ خليل هراس (٢٥٣/٢).

#### **رابعاً: حلول الحوادث:**

تكلمنا فيما سبق عن حلول الحوادث في الذات الإلهية وذكرنا أنه لا يحل في الذات شيء من المخلوقات وإنما المراد من ذلك إثبات الصفات الفعلية التي تتجدد عند وجود مقتضياتها.

يقول شيخ الإسلام في الفتاوى (٣٢٠/٦) في الفرق بين الحادث والمخلوق.

وإذا قالوا: نحن نسمى كل حادث مخلوقاً، فهذا محل نزاع، فالسلف وأئمة أهل الحديث وكثير من طوائف الكلام - كالهشامية والكرامية وأبي معاذ التومي وغيرهم - لا يقولون: كل حادث مخلوق، ويقولون: الحوادث تنقسم إلى ما يقوم بذاته بقدرته ومشيئته ومنه خلقه للمخلوقات وإلى ما يقوم بذاته عنه وهذا هو المخلوق لأن المخلوق لابد له من خلق، والخلق القائم بذاته لا يفتقر إلى خلق يل هو حصل بمجرد قدرته ومشيئته.

ويقول د. محمد الخميس في كتابه توضيح مصطلحات ابن تيمية ص(١٦) : يقول ابن تيمية (والحادثة ممکن ليس بواجب).

أقول: الحادث في الاصطلاح العام للمناطقة والمتكلمين ما وجد بعد

أن لم يكن فهو مرادف للمخلوق، وقد يطلق «الحادث» ويراد به المتجدد - فيكون أعم من المخلوق فالحادث على هذا قد يكون مخلوقاً كالحوادث اليومية في الكون وكذا الكون نفسه وقد لا يكون مخلوقاً على كونه متجدداً نحو قوله تعالى: **«مَا يَأْتِيهِم مِّنْ ذِكْرٍ مِّنْ رَّبِّهِمْ تُحَدِّثُ»**. فالذكر المحدث هو القرآن وهو غير مخلوق وإن كان متجدداً اهـ.

### بيان اللبس الذي في حلول الحوادث :

يقول شارح الطحاوية ص(٧٦): «حلول الحوادث بالرب تعالى، المنفي في علم الكلام المذموم لم يرد نفيه ولا إثباته في الكتاب ولا في السنة وفيه إجمال، فإن أريد بالمنفي أنه لا يحل في ذاته المقدسة شيء من مخلوقاته المحدثة أو لا يحدث له وصف متجدد لم يكن - فهذا نفي صحيح<sup>(١)</sup> وإن أريد به نفي الصفات الاختيارية من أنه لا يفعل ما يريد ولا يتكلم بما شاء ولا أنه يغضب ويرضى لا كأحد من الورى، ولا يوصف بما وصف به نفسه من النزول والاستواء والإitan كما يليق بجلاله وعظمته - فهذا نفي باطل .

وأهل الكلام المذموم يطلقون نفي حلول الحوادث فيسلم السنى للمتكلم ذلك على أنه نفي عنه - سبحانه - ما لا يليق بجلاله فإذا سلم له هذا النفي ألمعه نفي الصفات الاختيارية وصفات الفعل، وهو غير لازم له وإنما أتى هذا السنى من تسليم هذا النفي المجمل وإلا فلو استفسر واستفصل لم ينقطع معه».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتوى (٩٠/٦):  
ولإذا قيل قيام هذه الأفعال يستلزم قيام الحوادث به كان كما قيل قيام الصفات له يستلزم قيام الأعراض به ولفظ الأعراض والحوادث لفظان

(١) سأتأتي التعليق على كلام الطحاوي أنه لا يحدث له وصف متجدد في الحاشية على القاعدة الخامسة من قواعد الصفات.

مجملان فإن أريد بذلك ما يعقله أهل اللغة من أن الأعراض والحوادث هي الأمراض والآفات كما يقال: فلان قد عرض له مرض شديد وفلان قد أحدث حدثاً عظيماً كما قال النبي ﷺ: «إياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة» وقال: «لعن الله من أحدث حدثاً أو آوى محدثاً» وقال: «إذا أحدث أحدكم فلا يصلني حتى يتوضأ».

ويقول الفقهاء: الطهارة «نوعان» طهارة لحدث وطهارة لخبيث ويقول أهل الكلام: اختلف الناس في «أهل الأحداث» من أهل القبلة: كالربا والسرقة وشرب الخمر.

ويقال فلان به عارض من الجن وفلان حدث له ومرض وهذه من الناقص التي ينزع الله عنها.

وإن أريد بالأعراض والحوادث اصطلاحاً خاصاً فإنما أحدث ذلك الاصطلاح من أحدثه من أهل الكلام، وليس هذه لغة العرب ولا لغة أحد من الأمم، لا لغة القرآن ولا غيره ولا العرف العام ولا اصطلاح أكثر الخائضين في العلم بل مبتدعوا هذا الاصطلاح: هم من أهل البدع المحدثين في الأمة الداخلين في ذم النبي ﷺ اهـ.

ويقول الشيخ ابن عثيمين في شرح الواسطية (٢١٠/١):

• ثم نقول لهم: قولكم: إن الرضى حادث بعد أن لم يكن، ما الذي يمنع أن يكون الله تعالى لكمال تصرفه في ملكه يرضى عن أقوام ويستخط عن أقوام يرضى عن الشخص في حال، ويغضب عليه في حال أخرى ما المانع؟ وهل هذا إلا من كمال ربوبيته أن يكون فعالاً ما يريد هذا لا شك أنه من كمال ربوبيته وكماله تعالى.

• ثم قولكم: إن الحوادث لا تقوم إلا بحادث هذا ليس بصواب لأننا نرى أن الحوادث لا يلزم منها مقارنة المحدث.

ومعنى هذا: أنني أنا حادث الآن لا شك أفعالي حادثة هل يلزم من هذه الحادثة أن تقارنني؟

فإذا لا يلزم من قيام الحوادث بالله تعالى أن يكون هو محدثاً أو حادثاً لأن الحوادث لا يشترط فيها مقارنة المحدث، كذلك أفعال الله من الرضى والغضب والسخط وغيرها لا يلزم أن تكون مقارنة لله عليه فيمكن أن تكون حادثة بعد أن لم تكن.

• قولهكم أيضاً: إن الحوادث عرض والعرض لا يقوم إلا بجسم.

هذا غير صحيح !!

• فالاعراض تقوم بغير الأجسام أيضاً، يقال: ليل طويل، وشتاء بارد ومرض مزمن أو شديد فتوصف هذه الأشياء مع أنها ليست أجساماً وبهذا يتبيّن أن كل تعاليّلهم علية بل ميتة.

وانظر هذه المسألة في:

• المطالب العالية للرازي (١٠٧/٢) حيث قال: فثبت أن القول

بحدوث الصفات في ذات الله قول قال به جميع الفرق اهـ.

• ومنهاج السنة النبوية لشيخ الإسلام ابن تيمية (٣٨٢/٢)

• والمقالات السنّية في تبرئة ابن تيمية للدمشقي ص(١٤٦)،

وموسوعة أهل السنة للدمشقي (١٠١٨/٢).



القاعدة الخامسة

أسماء الله تعالى توقيفية<sup>(١)</sup> لا مجال للعقل فيها<sup>(٢)</sup>

وعلى هذا فيجب الوقوف فيها على ما جاء به الكتاب والسنة فلا يزداد فيها ولا ينقص لأن العقل لا يمكنه إدراك<sup>(٣)</sup> ما يستحقه تعالى من الأسماء فوجب الوقوف في ذلك على النص لقوله تعالى: ﴿وَلَا تَقْرُفْ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُلًا﴾<sup>(٤)</sup> [الإسراء: ٣٦]

(١) توقيفي: هو تفعيل من الوقف. والباء للنسبة والوقف في اللغة: مادة تدل على الجنس والمنع ومنه التوقف هنا إذ المراد به الوقف على نص الشارع فلا يجوز الكلام في هذا الباب بطريق القياس أو الاشتغال المغوي بل يكتفي بما وردت به نصوص الشرع لفظاً ومعنى فعلم بذلك أن التوقف هو الاقتصار في الوصف والتسمية على ما وردت به الآيات القرآنية والأثار النبوية لفظاً ومعنى اهـ. من قواعد البريكان.

(٢) القول بأن أسماء الله توقيفية هو الحق الذي عليه أهل السنة والجماعة وفي المسألة أقوال أخرى سنذكرها في الملحق.

وانظر في ذلك: تفسير الرازى (١٨٠/٨)، وتفسير البحر المحيط لأبي حيان (٤٢٧/٤) وتفسير ابن عطية (١٥٤/٦).

(٣) الإدراك هو إحاطة الشيء بكماله قاله الجرجاني في التعريفات: والإدراك هو المرتبة الثانية من مراتب وصول العلم إلى النفس إذ أنه يكون بتمامه أما المرتبة الأولى فهي الشعور وهو وصول المعنى إلى النفس لا بتمامه. انظر في ذلك الكليات لأبي البقاء الكفوي ص ٦٦، ومذكرة المنطق للشنقيطي والتوقف للمناوي ص ٣٣٦.

(٤) أي لا تتبع من قفاه يقفوه إذا تتبع أثره وهو مشتق من اسم القفا وهو ما وراء العنق. ومعنى الآية: لا تتبع ما لا علم لك به من قول أو فعل فلا تقل رأيت ولم تره، ولا تقل: سمعت ولم تسمع، ولا تقل: علمت ولم تعلم.

وروى البيهقي في شعب الإيمان (١٠٩/٦) وأبو نعيم في الحلية (١٨٩/٨) أن النبي ﷺ قال: «من قال في مؤمن ما لا يعلم حبسه الله على جسر جهنم حتى يخرج مما قال»، قال أبو نعيم: حديث غريب تفرد به إسماعيل عن سهل اهـ.

وقوله تعالى: «**فَلَمَّا حَرَّمَ رَبُّ الْفَوْجَيْنَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَعْدَنَ وَالْآمَّ وَالْبَقَّ** يُغَيِّرُ  
**الْحَقَّ وَأَنْ تُشَرِّكُوا بِإِلَهٍ مَا لَمْ يَرَوْ** يوهـ سُلْطَنًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ»<sup>(١)</sup>  
 [الأعراف: ٣٣] ولأن تسميتها تعالى بما لم يسم به نفسه أو إنكار<sup>(٢)</sup> ما سمي  
 به نفسه جنائية في حقه تعالى، فوجب سلوك الأدب في ذلك والاقتصار على  
 ما جاء به النص<sup>(٣)</sup>.

= وقال الكميـت:

فلا أرمي البريء بغير ذنب      ولا أقفوا الحواصـن إن قـفينا  
 والآية فيها فـراءـتان غير هذه وـهـما ليسـنا من السـبعـة:

الأولـى: ولا تـقـفـوا، بـإثـابـاتـ الواـوـ وـقـالـ السـمـينـ فيـ الدـرـ المـصـونـ (٤)ـ إـنـ إـثـابـاتـ  
 حـرـفـ الـعـلـةـ جـزـمـاـ لـغـةـ قـومـ وـضـرـورـةـ عـنـ آخـرـينـ.

الـثـانـيـةـ: ولا تـقـفـ بـزـنـةـ ثـلـلـ منـ قـافـ يـقـوفـ أيـ تـبـعـ أـيـ أـيـضاـ.

انظر تـفـسـيرـ أبيـ السـعـودـ (٣)ـ وـتـفـسـيرـ أبيـ حـيـانـ (٦/٣٢٧)ـ وـتـفـسـيرـ الفـاطـيـ (١٠/٢٥٧).  
 (١)ـ وـالـشـاهـدـ أـنـ تـسـمـيـ اللهـ بـمـاـ لـمـ يـسـمـ بـهـ نـفـسـهـ قـوـلـ عـلـيـهـ بـلـاـ عـلـمـ فـيـكـونـ مـحـرـماـ.

(٢)ـ ذـكـرـ الـمـؤـلـفـ لـإـنـكـارـ الـأـسـمـاءـ هـنـاـ مـنـ بـابـ الـمـقـاـبـلـةـ لـأـنـ الـكـلـامـ فـيـ حـكـمـ الـإـثـابـاتـ لـاـ  
 الإـنـكـارـ إـذـ أـنـ سـيـذـكـرـهـ فـيـ إـلـحـادـ إـلـاـ أـنـ زـيـادـةـ فـائـدـةـ.

وـيمـكـنـ أـنـ يـقـالـ إـنـ الـمـسـأـلـةـ فـيـ حـكـمـ الـأـسـمـاءـ إـثـابـاتـ وـنـفـيـاـ لـكـنـ غالـبـ مـنـ يـتـكلـمـ تـحـتـ  
 هـذـاـ الـعـنـوانـ يـتـكلـمـ فـيـ الـإـثـابـاتـ.

(٣)ـ قـالـ الـخـازـنـ فـيـ تـفـسـيرـهـ (٢/٢٧٦): (يعـنيـ ادعـوـ اللهـ بـاسـمـاهـ الـتـيـ سـمـيـ بـهـ نـفـسـهـ أـوـ  
 سـمـاهـ بـهـ رـسـولـهـ ﷺـ فـيـهـ دـلـيلـ عـلـىـ أـنـ أـسـمـاءـ اللـهـ تـوـقـيفـةـ لـاـ اـصـطـلـاحـةـ وـمـاـ يـدـلـ عـلـىـ  
 صـحـةـ هـذـاـ القـوـلـ وـيـؤـكـدـهـ أـنـ يـجـوزـ أـنـ يـقـالـ: ياـ جـوـادـ وـلـاـ يـجـوزـ أـنـ يـقـالـ ياـ سـخـيـ  
 وـيـجـوزـ أـنـ يـقـالـ: ياـ عـلـيمـ وـلـاـ يـجـوزـ أـنـ يـقـالـ: ياـ عـاقـلـ، وـيـجـوزـ أـنـ يـقـالـ: ياـ حـكـيمـ وـلـاـ  
 يـجـوزـ أـنـ يـقـالـ ياـ طـيـبـ اـهـ.

وـقـالـ الزـمـخـشـريـ فـيـ الـكـشـافـ (٢/١٨٠): كـمـاـ سـمـعـنـاـ الـبـدـوـ يـقـولـونـ بـجـهـلـهـمـ: ياـ أـبـوـ  
 الـمـكـارـمـ، ياـ أـيـضـ الـوـجـهـ اـهـ.

وقـالـ الـخـطـابـيـ فـيـ شـأنـ الدـعـاءـ صـ: ١١١:

وـمـنـ عـلـمـ هـذـاـ الـبـابـ، أـعـنيـ: الـأـسـمـاءـ وـالـصـفـاتـ، وـمـاـ يـدـخـلـ فـيـ أـحـكـامـ [وـيـتـعلـقـ بـهـ]  
 مـنـ شـرـائـطـ]ـ أـنـ لـاـ يـتـجاـزـ فـيـهـ التـوـقـيفـ وـلـاـ يـسـتـعـملـ فـيـهـ الـقـيـاسـ، فـيـلـحـقـ بـالـشـيـءـ نـظـيرـهـ  
 فـيـ ظـاهـرـ وـضـعـ الـلـغـةـ وـمـتـعـارـفـ الـكـلـامـ فـالـجـوـادـ: لـاـ يـجـوزـ أـنـ يـقـاسـ عـلـيـهـ: السـخـيـ وـإـنـ  
 كـانـاـ مـتـقـارـبـينـ فـيـ ظـاهـرـ الـكـلـامـ وـذـلـكـ أـنـ السـخـيـ لـمـ يـرـدـ بـهـ التـوـقـيفـ كـمـاـ وـرـدـ بـالـجـوـادـ ثـمـ  
 أـنـ السـخـاوـةـ مـوـضـوعـةـ فـيـ بـابـ الرـخـاوـةـ وـالـلـيـنـ يـقـالـ: أـرـضـ سـخـيـ وـسـخـاوـةـ إـذـ كـانـ  
 فـيـهـ لـيـنـ وـرـخـاوـةـ وـكـذـلـكـ لـاـ يـقـاسـ عـلـيـهـ السـمـعـ لـمـ يـدـخـلـ السـمـاحـةـ مـنـ عـنـيـ الـلـيـنـ=

## ملحق القاعدة الخامسة

قبل أن نورد الأقوال في كون الأسماء توقيفية أم لا نحرر محل التزاع وهو :

١ - أن العلماء متفقون على جواز إطلاق الأسماء والصفات إذا ورد بها إذن من الشارع .

٢ - ومتفقون على امتناع تسميتها إذا ورد المنع منه .

٣ - واختلفوا إذا لم يوجد إذن ولا منع على أقوال هي :

٤ - أن أسماء الله توقيفية وهو مذهب أهل السنة كما سبق وقد ذكر المؤلف الأدلة على ذلك من الكتاب والعقل ونزيد دليلاً من السنة وهو قوله عليه الصلاة والسلام في الحديث الذي رواه مسلم في صحيحه (٣٥٢/١) «لَا نحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك» والتسمية من الثناء فدل على أن العقل لا مجال له في باب الأسماء إلا التصديق والوقوف عن النصوص .

ومن الأدلة أيضاً أنه لا يجوز تسمية النبي ﷺ بما ليس من اسمائه فالباري أولى ، ذكره السفاريني في اللوامع (١٢٥/١) .

---

= والسهولة وأما الجود فإنما هو سعة العطاء من قوله: جاد السحاب إذا أمطر فاغزر، ومطر جود وفرس جواد إذا: بذل ما في وسعه من الجري .

وقد جاء في الأسماء «القوى» ولا يقاس عليه الجلد وإن كانا يتقاربان في نعوت الأدميين لأن باب التجدد يدخله التكلف والاجتهاد، ولا يقاس على «ال قادر» المطيق ولا المستطيم لأن الطاقة والاستطاعة إنما تطلقان على معنى قوة البنية، وترتكيب الخلقة، ولا يقاس على «الرحيم» الرقيق وإن كانت الرحمة في نعوت الأدميين نوعاً من رقة القلب وضعفه عن احتمال القسوة .

وفي صفات الله سبحانه: «الحليم» و«الصبور» فلا يجوز أن يقاس عليها والوقور والرزين .

وفي اسمائه «العليم» ومن صفتة العلم، فلا يجوز قياسه عليه أن يسمى «عارفاً» لـما تقتضيه المعرفة من تقديم الأسباب التي بها يتوصل إلى علم الشيء وكذلك لا يوصف بالعاقل وهذا الباب يجب أن يراعى ولا يغفل فإن عائده عظيمة والجهل به ضار [وبالله التوفيق] .

قال السفاريني:

## لكنها في الحق توقيفية لذا أدلة وفيه

٢ - قول المعتزلة وما إلى ذلك في تمهيد الأول ص ٢٦١، ونقله عن الفتازاني في شرح المقاصد (٣٤٤/٤) وهو أن أسماء الله ليست توقيفية أي يجوز أن يسمى الله بكل اسم إذا كان متصفاً بمعناه ولم يوهم نقصاً وإن لم يرد توقف من الشارع، وذكره الباجوري في شرح جوهرة اللقاني ص ٨٩. وانظر شرح المحتلي المطبوع مع حاشية العطار على جمع الجواجم (٤٩٦/٢).

٣ - التوقف وعدم الجزم بالتحريم ولا الجواز وهو قول إمام الحرمين في الإرشاد ص (١٣٦).

ونسب الزركشي في شرح جمع الجواجم (٤/٨٦٩) إلى الباقلاني التوقف أيضاً فلعل له في المسألة قولين.

مناظرة في أسماء الله هل هي توقيفية:

يذكر مترجموا أبي الحسن الأشعري أن من أسباب تركه الاعتزال مناظرته لشيخه أبي علي الجبائي في بعض المسائل، ومنها هذه المسألة فقد كان أبو الحسن الأشعري يرى أن أسماء الله توقيفية - بخلاف شيخه الجبائي فمرة دخل رجل على الجبائي، فقال له: هل يجوز أن يسمى الله تعالى عاقلاً.

فقال الجبائي لا لأن العقل مشتق من العقال، وهو المانع، والمنع في حق الله محال، فامتنع الإطلاق.

فقال أبو الحسن الأشعري: فقلت له: فعلى قياسك لا يسمى الله سبحانه حكيمًا لأن هذا الاسم مشتق من حكمه للجسام وهي الحديدة المانعة للدابة عن الخروج، ويشهد لذلك قول حسان بن ثابت رضي الله عنه:

فنحكم بالقوافي من هجانا ونضرب حين تختلط الدماء

وقول الآخر:

أبني حنيفة حكموا سفهاءكم إني أخاف عليكم أن أغضبها  
أي نمنع بالقوافي من هجانا، وامنعوا سفهاءكم .  
إذا كان اللفظ مشتبهاً من الممنوع، والممنوع على الله محال، لزمه أن  
تنمع إطلاق (حكيم) على الله عز وجل.

قال: فَلَمْ يُجبُ الْجَبَانِي إِلَّا أَنَّهُ قَالَ لِي: فَلَمْ مَنَعْتَ أَنْ يُسَمِّيَ اللَّهَ سَبَحَانَهُ عَاقِلًا وَأَجْزَتَ أَنْ يُسَمِّيَ حَكِيمًا؟

قال: فقلت له: لأن طريقي في مأخذ أسماء الله الإذن الشرعي دون  
القياس اللغوي فأطلقت حكيمًا لأن الشرع أطلقه ومنت عاقلاً لأن الشرع  
منه ولو أطلقه الشرع لأطلاقته اهـ. ذكره السبكي في الطبقات (٣٥٧/٣)  
وعبد الرحمن بن بدوبي في مذاهب المسلمين (٥٠٠/١).

ومما سبق نستخلص قاعدة أخرى وهي:  
أن ما يطلق عليه في باب الأسماء والصفات توقيفي، وما يطلق عليه من  
الإخبار لا يجب أن يكون توقيفياً كالقديم والشيء الموجود والقائم بنفسه فهذا  
فصل الخطاب في مسألة أسمائه هل هي توقيفية أو يجوز أن يطلق عليه بعض ما  
لم يرد به السمع. ذكره ابن القيم في بدائع الفوائد (١٦٢/١).



القاعدة السادسة

أسماء الله تعالى غير محصورة بعدد معين<sup>(١)</sup>

قوله ﷺ في الحديث المشهور: «أسألك بكل اسم هو لك سمي بـه نفسك أو أنزلته في كتابك أو علمته أحداً من خلقك أو استأثرت به في علم الغيب عندك»<sup>(٢)</sup>.

الحديث رواه أحمد وابن حبان والحاكم وهو صحيح<sup>(٣)</sup>.

وما استأثر الله تعالى به في علم الغيب لا يمكن أحداً حصره ولا الإحاطة به.

(١) هذا هو الحق وهو مذهب الجمهور بل حتى النروي الاتفاق عليه وسيأتي في الملحق ذكر الخلاف في المسألة.

(٢) والشاهد من الحديث: قوله: «أو استأثرت به في علم الغيب عندك» فهو دليل على أن أسماء أكثر من تسعه وتسعين وأن له أسماء استأثر بها في علم الغيب عنده لا يعلمهها غيره.

قال الخطابي في شأن الدعاء ص ٤٧٤ عند هذا الحديث فهذا يدلّك على أن الله أسماء لم ينزلها في كتابه حجبها عن خلقه ولم يظهرها لهم أبداً.  
واسند بهذا الحديث الإمام ابن كثير في تفسيره (٢٥٨/٢) على أن أسماء الله غير منحصرة.

وقال الإمام ابن القاسم في شفاء العليل ص ٤٧٢ الحديث دليل على أن أسماء الله أكثر من تسعه وتسعين، وأن له أسماء وصفات استأثر بها في علم الغيب عنده لا يعلمهها غيره وعلى هذا فقوله: «إن الله تسعه وتسعين اسماء» لا يعني أن يكون له غيرها والكلام جملة واحدة أي له أسماء موصوفة كما يقال: لفلان مائة عبد أعدهم للتجارة ومائة أعدها للجهاد وهذا قول الجمهور وخالفهم ابن حزم فزعم أن أسماء تنحصر في هذا العدد أبداً.

(٣) سيأتي في الملحق تحقيق الحديث وتأريخه وفيه بحث مهم.

فاما قوله ﷺ: «إن الله تسعه وتسعين اسماء إلا واحداً من أحصاها<sup>(١)</sup> دخل الجنة»<sup>(٢)</sup> فلا يدل<sup>(٣)</sup> على حصر الأسماء بهذا العدد ولو كان المراد الحصر لكيان العبارة: إن أسماء الله تسعه وتسعين اسماء من أحصاها دخل الجنة أو نحو ذلك.

إذاً فمعنى الحديث أن هذا العدد من شأنه أن من أحصاه دخل الجنة وعلى هذا فيكون قوله - من أحصاها دخل الجنة - جملة مكملة لما قبلها<sup>(٤)</sup> وليس مستقلة.

ونظير هذا أن تقول: عندي مئة درهم أعددتها للصدقة فإنه لا يمنع أن يكون عندك دراهم أخرى لم تعدها للصدقة<sup>(٥)</sup>.

(١) إحصاؤها: حفظها لفظاً وفهمها معنى وتمامه أن يعبد الله بمقتضاه ذكره المؤلف وسيأتي في الملحق الخلاف في المسألة وذكر الأقوال.

(٢) رواه البخاري في صحيحه (١١/٢١٨) من طبعة الفتح، ومسلم في صحيحه (٧/١٤) من طبعة المفہوم للقرطبي.

(٣) في هذا رد على المخالفين الذين قالوا بأن أسماؤه تسعه وتسعين.

(٤) أي أن الجملة صفة للتسعة والتسعين وليس جملة مبتدأة ولكن موضعها التنصب ويجوز أن تعرّب مبتدأً والمعنى لا يختلف والتقدير: إن الله أسماء يقدر هذا العدد من أحصاها دخل الجنة، ذكره شيخ الإسلام في الفتاوى (٦/٣٨١).

(٥) يقول ابن القيم في بذائع الغوائد (١/١٦٧) وأما قوله ﷺ: «إن الله تسعه وتسعين اسماء من أحصاها دخل الجنة» فالكلام جملة واحدة قوله: «من أحصاها دخل الجنة» صفة لا خبر مستقل والمعنى له أسماء متعددة من شأنها أن من أحصاها دخل الجنة وهذا لا ينفي أن يكون له أسماء غيرها وهذا كما تقول لفلان مائة معلوم قد أعدهم للجهاد فلا

ينفي أن يكون له مماليك سواهم معدون لغير الجهاد وهذا لا خلاف بين العلماء فيه.

وقال الخطابي في شأن الدعاء ٢٤: (في هذا الحديث إثبات هذه الأسماء المخصوصة بهذا العدد، وليس فيه منع ما عدتها من الزيادة...) وهو كقولك: إن لزيد ألف درهم أعدها للصدقة، وكقولك إن لعمرو مائة ثوب من زاره خلّمها عليه وهذا لا يدل على أنه ليس عنده من الدرارم أكثر من ألف درهم ولا من الثياب أكثر من مائة ثوب، وإنما دلالته أن الذي أعده زيد من الدرارم للصدقة ألف درهم وأن الذي أرصد عمرو من الثياب للخلع مائة ثوب).

وقال النووي في شرح مسلم (٥/١٧) (اتفق العلماء على أن هذا الحديث ليس فيه =

ولم يصح عن النبي ﷺ تعين هذه الأسماء، والحديث المروي عنه في تعينها ضعيف<sup>(١)</sup>.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوى ص(٣٨٢) ج(٦) من مجموع ابن قاسم: (تعينها ليس من كلام النبي ﷺ باتفاق أهل المعرفة بحديثه)<sup>(٢)</sup> وقال قبل ذلك ص(٣٧٩) (إن الوليد ذكرها عن بعض شيوخه الشاميين كما جاء مفسراً في بعض طرق حديثه) اهـ. وقال ابن حجر في فتح الباري ص(٢١٥) ج(١١) ط السلفية: (ليست العلة عند الشيختين (البخاري ومسلم)

= حصر لأسمائه سبحانه وتعالى، فليس معناه أنه ليس له أسماء غير هذه التسعة والتسعين، وإنما مقصود الحديث أن هذه التسعة والتسعين من أسمائها دخل الجنة، فالمراد الإخبار عن دخول الجنة بإحصائها لا الإخبار بحصر الأسماء.

(١) وقد ضعف الحديث جماعة كابن حزم في المحتلى (٣١/٨) وابن القيم في مدارج السالكين (٤١٠/٣)، وابن كثير في تفسيره (٢٥٨/٢)، والصنعاني في سبل السلام (٤١٠/٤).

ومال البغوي إلى تضليله في شرح السنة (٣٥/٥) وكذلك ابن عطية في تفسيره (٦/١٥٦).

بقي أن نشير إلى أن جماعة من أهل العلم قد صححوا الحديث أو حسنوه، فقد صححه القرطبي في تفسيره (٣٢٥/٧)، وحسن التوسي في الأذكار المطبوع مع شرح ابن علان (٢٢١/٣) والحديث صحيح ابن حبان (٨٨/٣)، والحاكم في المستدرك (٦٣/١) وسكت عنه الذهبي.

وانظر موارد الظمان لزوائد ابن حيان للهيثمي ص ٥٩٢ وسيأتي ذكر طرق الحديث في الملحق.

يقول الشيخ ابن عثيمين في الفتاوى ص(٥٦٠): فمن حاول تصحيح هذا الحديث قال إن هذا أمر عظيم لأنها توصل إلى الجنة فلا يفوت على الصحابة أن يسألوه ﷺ عن تعينها، فدلل هذا على أنها قد عينت من قبله ﷺ لكن يجاب عن ذلك بأنه لا يلزم ولو كان كذلك وكانت هذه الأسماء التسعة والتسعين معلومة أشد من علم الشمس، ولنقلت في الصحيحين وغيرهما، لأن هذا مما تدعو الحاجة إليه وتلح بحفظه، فكيف لا يأتي إلا عن طرق وافية وعلى صور مختلفة فالنبي ﷺ لم يبينها لحكمة باللغة وهي أن يطلبها الناس ويتحجرونها في كتاب الله وسنة رسول الله ﷺ حتى يتبعين الحريص من غير الحريص.

(٢) وقد نقلنا فيما سبق من صحة الحديث ومن حسنة.

تفرد الوليد<sup>(١)</sup> فقط بل الاختلاف فيه والاضطراب<sup>(٢)</sup> وتدلisse<sup>(٣)</sup> واحتمال الإدراج<sup>(٤)</sup> اهـ.

ولما لم يصح تعينها عن النبي ﷺ اختلاف السلف فيه وروي عنهم في ذلك أنواع وقد جمعت تسعة وسبعين اسمًا مما ظهر لي من كتاب الله تعالى وسنة رسوله ﷺ.

فمن كتاب الله تعالى:

|             |             |             |             |
|-------------|-------------|-------------|-------------|
| ١ - الله    | ٢ - الأحد   | ٣ - الأعلى  | ٤ - الأكرم  |
| ٥ - الإله   | ٦ - الأول   | ٧ - الآخر   | ٨ - والظاهر |
| ٩ - والباطن | ١٠ - البارئ | ١١ - البر   | ١٢ - البصير |
| ١٣ - التواب | ١٤ - الجبار | ١٥ - الحافظ | ١٦ - الحبيب |

(١) أي الوليد بن مسلم وسيأتي في طرق الحديث.

(٢) الاختلاف والاضطراب هي العلة الأولى، فقد وقع الاختلاف فيه من جهة السنّد ومن جهة المتن أما السنّد فقد اختلف في سنّده على الوليد فقيل عن خليد بن دعلج، وسعيد بن عبد العزيز وزهير بن محمد.

وأما من جهة المتن فقد وقع اختلاف في سرد الأسماء.

(٣) أي أن الوليد بن مسلم مدلس تدلiss التسوية كما في تعريف أهل التقديس لابن حجر ص ١٣٤، والتبيين لأسماء المدلسين لسبط ابن العجمي ص ٨٠، وإتحاف ذوي الرسوخ لحمد الأنباري ص ٥٤، والنكت على ابن الصلاح للزرκشي (١٢١/٢) وتدلiss التسوية هو أن يروي عن شيخه ثم يسقط راوياً ضعيفاً ثم يذكر راوياً ثقة ويكون الروايان قد لقي أحدهما الآخر فيسوى الإسناد كله ثقات.

انظر التيسير للطحان ص ٨٠، وتدلiss في الحديث د. مسفر الدميني ص ٥٣ والوليد قد صرخ بالتحديث ولهذا قال الأرناووط في حاشية على الإحسان (٨٩/٣): رجاله ثقات، صفوان والوليد كلامها قد صرخ بالتحديث اهـ.

لكن في كلامه هذا نظر لأن في تدلiss التسوية لا بد من التصريح من قبل كل من فوق المدلس.

(٤) أي أنه ليس من كلام النبي ﷺ بل هو من الراوي ويشهد لذلك خلو أكثر الروايات عن هذا العدد.

|              |              |               |               |
|--------------|--------------|---------------|---------------|
| ٢٠ - المبين  | ١٩ - الحق    | ١٨ - الحفيظ   | ١٧ - الحفيظ   |
| ٢٤ - الحي    | ٢٣ - الحميد  | ٢٢ - الحليم   | ٢١ - الحكيم   |
| ٢٨ - الخلاق  | ٢٧ - الخالق  | ٢٦ - الخبير   | ٢٥ - القيوم   |
| ٣٢ - الرزاق  | ٣١ - الرحيم  | ٣٠ - الرحمن   | ٢٩ - الرؤوف   |
| ٣٦ - الشاكر  | ٣٥ - السميع  | ٣٤ - السلام   | ٣٣ - الرقيب   |
| ٤٠ - العالم  | ٣٩ - الصمد   | ٣٨ - الشهيد   | ٣٧ - الشكور   |
| ٤٤ - العليم  | ٤٣ - العفو   | ٤٢ - العظيم   | ٤١ - العزيز   |
| ٤٨ - الغني   | ٤٧ - الغفور  | ٤٦ - الففار   | ٥٠ - العلي    |
| ٥٢ - القدس   | ٥١ - القاهر  | ٥٠ - القادر   | ٤٩ - الفتاح   |
| ٥٦ - القهار  | ٥٥ - القوي   | ٥٤ - القريب   | ٥٣ - القدير   |
| ٦٠ - المؤمن  | ٥٩ - اللطيف  | ٥٨ - الكريم   | ٥٧ - الكبير   |
| ٦٤ - المجيب  | ٦٣ - المتنين | ٦٢ - المتعالى | ٦١ - المتعالى |
| ٦٨ - المقتدر | ٦٧ - المصور  | ٦٦ - المحيط   | ٦٥ - المجيد   |
| ٧٢ - المولى  | ٧١ - الملك   | ٧٠ - الملك    | ٦٩ - المقيت   |
| ٧٦ - الوارث  | ٧٥ - الواحد  | ٧٤ - النصير   | ٧٣ - المهيمن  |
| ٨٠ - الولي   | ٧٩ - الوكيل  | ٧٨ - الودود   | ٧٧ - الواسع   |
|              |              |               | ٨١ - الوهاب   |

ومن سنة رسول الله ﷺ:

|             |               |             |             |
|-------------|---------------|-------------|-------------|
| ٨٥ - الحي   | ٨٤ - الحكم    | ٨٣ - الججاد | ٨٢ - الجميل |
| ٨٩ - السيد  | ٨٨ - السبough | ٨٧ - الرفيق | ٨٦ - الرب   |
| ٩٣ - الباسط | ٩٢ - القابض   | ٩١ - الطيب  | ٩٠ - الشافي |
|             | ٩٦ - المؤخر   | ٦٥ - المحسن | ٩٤ - المقدم |
|             | ٩٩ - المنان   | ٩٨ - الونان | ٩٧ - المعطي |

هذا ما اخترناه بالتتبع<sup>(١)</sup> واحد وثمانون اسمًا في كتاب الله تعالى وثمانية عشر اسمًا في سنة رسول الله ﷺ وإن كان عندنا تردد في إدخال (الحفي)<sup>(٢)</sup> لأنه ورد مقيداً في قوله تعالى عن إبراهيم: «إِنَّمَا كَانَ بِي حَفِيَّا» [مرim: ٤٧] (المحسن)<sup>(٣)</sup> لأننا لم نطلع على رواته في الطبراني<sup>(٤)</sup> وقد ذكره شيخ الإسلام من الأسماء<sup>(٥)</sup>.

ومن أسماء الله تعالى ما يكون مضافاً<sup>(٦)</sup> مثل: «مالك الملك ذي الجلال والإكرام»<sup>(٧)</sup>.

- (١) وللأئمة الآخرين اختيارات أخرى وسأ يأتي في الملحى ذكر الطرق ل الحديث عن الأسماء.

(٢) وقد ذكر الحفي من الأسماء كل من: ابن العربي، والقرطبي، وابن حجر، وابن الوزير، والشريachi. انظر معتقد أهل السنة في الأسماء د. محمد التعمي ص ٢٥٠.

(٣) وقد ذكره القرطبي وابن القيم كما في المرجع السابق ص ١٩٢.

(٤) الحديث مروي بأكثر من طريق. وسأ يأتي في الملحى تفصيل ذلك.

(٥) لم أقف على كلام شيخ الإسلام أن المحسن من الأسماء وقد ذكره القرطبي وابن القيم كما في معتقد أهل السنة للتعمي ص ١٩٢، إلا أن في الفتوى (٦٤/٦) ما يدل ظاهره أن المحسن من الأسماء.

(٦) ذهب جمع من أهل العلم إلى اعتبار الأسماء المضافة وعدها من ضمن الأسماء الحسنة. قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوى (٤٨٥/٢٢): «وكذلك أسماؤه المضافة مثل أرحم الراحمين، وخير الغافرين، ورب العالمين، ومالك يوم الدين، وأحسن الخالقين، وجامع الناس ليوم لا ريب فيه، ومقلب القلوب، وغير ذلك مما ثبت في الكتاب والسنة، وثبت في الدعاء بها بإجماع المسلمين» اهـ.

والعلماء في عدم هذه الأسماء ما بين مقل وมากثر بعض تلك الأسماء التي عدوها، إضافتها واضحة في النصوص، والبعض منها لا تدل النصوص صراحة على إضافتها.

وقال الأشقر ص ٦٢ من كتابه الأسماء والصفات: وحسبنا أن نعلم أن اسمًا من أعظم أسماء الباري لم يرد في القرآن إلا مضافاً وهو الرب وأكثر الدعاء به اهـ.

قلت وفيما قاله نظر فقد ورد الرب غير مضاف في قوله تعالى **﴿وَرَبُّ عَنْزٌ﴾** وقوله تعالى: **﴿وَنِنَّ رَبِّ تَجْهِي﴾** وذكره الشيخ ابن عثيمين من الأسماء غير المضافة.

(٧) لم يذكر المؤلف هذين الاسميين من التسعة والتسعين واعتبرها من أحد أمرين:

  - ١ - أن أسماء الله أكثر من تسعة وتسعين وأن الذي جمعها الشيخ هي التي من أحصاها
  - دخل الجنة.

## ملحق القاعدة السادسة

ذكرنا في حاشية القاعدة السابقة أننا سنفصل في الملحق بعض المسائل وهي :

- ١ - هل أسماء الله محصورة.
- ٢ - تحقيق حديث (أو استأثرت به في علم الغيب عنده).
- ٣ - معنى الإحصاء الوارد في الحديث.
- ٤ - طرق حديث سرد الأسماء.
- ٥ - تحقيق حديث (إن الله هو المحسن).

**أولاً: هل أسماء الله محصورة:**

اختلف العلماء في ذلك قولين :

القول الأول : أن أسماء الله ليست محصورة بل أسماء وصفات استأثر به في علم الغيب عنده لا يعلمها غيره . وهذا هو قول جماهير أهل العلم كالخطابي والقرطبي والقاضي أبي بكر بن الطيب وابن العربي والرازي وابن حجر كما ذكره محمد تقى العثمانى فى تكملة فتح الملهم على شرح مسلم (٥٣٦/٥) بل حكى التوسي الاتفاق على أن أسماء الله ليست محصورة في شرح صحيح مسلم (٥/١٨).

وقال شيخ الإسلام في الفتاوى (٤٨٢/٢٢) : وقد مضى سلف الأمة وأئمتها على هذا القول .

وأدلة هذا الفريق :

(أ) الحديث الذي استدل به المؤلف وهو أن الله استأثر في علم

---

ب - أو أن هذه أسماء ليست عنده وإنما عند غيره فقد اعتبر مالك الملك من الأسماء كل من : الخطابي ، وابن القيم ، وابن الوزير .  
وأما ذو الجلال والإكرام فقد اعتبره من الأسماء كل من : الخطابي وابن منه وابن البيهقي والقرطبي وابن الوزير .

الغيب عنده أسماء والحديث جعل أسماء الله ثلاثة أقسام كما ذكره ابن القيم  
في بداع الفوائد (٦٦/١) :

أ - قسم سمي به نفسه فأظهره لمن شاء من ملائكته أو غيرهم ولم  
ينزل به كتابه.

ب - قسم أنزل به كتابه فتعرف به إلى عباده.

ج - قسم استأثر به في علم غيه فلم يطلع عليه أحد من خلقه ولهذا  
قال «استأثرت به» أي انفرد بعلمه، وليس المراد انفراده بالتسمى به لأن  
هذا الانفراد ثابت في الأسماء التي أنزل بها كتابه.

٢ - ومما يستدل به ما ثبت في الصحيح أن النبي ﷺ يقول في  
سجوده: «اللهم إني أعود برضاك من سخطك وبمعانتك من عقوتك، وبك  
منك لا أحصي ثناء عليك، أنت كما أثنيت على نفسك».

والشاهد من الحديث هو قوله: «لا أحصي ثناء عليك».

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في درء التعارض (٣٣٢/٢) (فأخبر أنه ﷺ  
لا يحصي ثناء عليه، ولو أحصي أسمائه لأحصي صفاته كلها، فكان يحصي  
الثناء عليه، لأن صفاته إنما يعبر عنها بأسمائه).

٣ - ويستدل كذلك بقوله ﷺ في حديث الشفاعة: «ثم يفتح علي من  
محامده وحسن الثناء عليه شيئاً لم يفتحه على أحد من قبله» رواه البخاري.  
قال ابن القيم في بداع الفوائد (١٦٦/١) : وتلك المحامد هي تفي  
بأسمائه وصفاته اهـ. وانظر المفهم للقرطبي (١٦/٧).

٤ - أن الأسماء الواردة في الكتاب والسنّة أكثر من تسعة وتسعين،  
ولهذا قال شيخ الإسلام في الفتوى (٤٨٢/٢٢) :

وهذا القائل الذي حصر أسماء الله في تسعة وتسعين لم يمكنه  
استخراجها من القرآن، وإذا لم يقم على تعبيتها دليل يجب القول به لم  
يمكن أن يقال هي التي يجوز الدعاء بها دون غيرها، لأنه لا سبيل إلى  
تمييز المأمور من المحظور فكل اسم يجهل حاله يمكن أن يكون من  
المأمور، ويمكن أن يكون من المحظور.

وإن قيل: لا تدعوا إلا باسم له ذكر في الكتاب والسنّة، قيل: هذا أكثر من تسعه وتسعين.

وقال ابن الوزير في إثمار الحق على الخلق ص(١٥٨): وقد ثبت أن أسماء الله تعالى أكثر من ذلك المروي بالضرورة والنص أما الضرورة فإن في كتاب الله أكثر من ذلك اهـ.

٥ - واستدل أيضاً على عدم الحصر بأنه مفهوم عدد وهو ضعيف، ذكره الحافظ في الفتح (١١/٢٢٤)، وذكر نحوه شيخ الإسلام في الفتاوى (٦/٣٨١).

القول الثاني: أن أسماء الله محصورة بعدد معين واختلفوا في عددها على أقوال:

١ - من يقول إن أسماء الله مائة فقط وبه جزم السهيلي<sup>(١)</sup>.

٢ - ومنهم من قال إن الله ألف اسم<sup>(٢)</sup>.

٣ - ومنهم من يقول إن الله أربعة آلاف اسم<sup>(٣)</sup> ألف لا يعلمه إلا الله، وألف لا يعلمه إلا الله والملائكة، وألف لا يعلمه إلا الله والملائكة والأنبياء، وأما الألف الرابع فإن المؤمنين يعلمونه ثلاثة مائة منه في التوراة، وثلاثمائة في الإنجيل، وثلاثمائة في الزبور، ومائة في القرآن، تسعة وتسعون منها ظاهرة وواحد مكتوم.

٤ - أن الأسماء تسعة وتسعون اسمًا فقط ولا يحل لأحد أن يزيد عليها وهو قول ابن حزم في المحيى (٨/٣١).

واستدل بحديث: «إن الله تسعة وتسعين مائة إلا واحداً».

(١) انظر فتح الباري (١١/٢٢٤)، والجوانز والصلات من جمع الأسماء والصفات للقونجي ص. ٤٠.

(٢) فتح الباري (١١/٢٢٤)، وزاد المعاد لابن القاسم (٨٨/١) ونقله عن دحية الكلبي ت سنة ٦٣٣ هـ.

(٣) فتح الباري (١١/٢٢٤).

قال الحافظ في الفتح (٢٢٤/١١) وابن حزم ممن ذهب إلى الحصر في العدد المذكور وهو لا يقول بالمفهوم أصلاً ولكنه احتاج بالتأكيد في قوله ﷺ : «مائة إلا واحداً» قال: لأنَّه لو جاز أن يكون له اسم زائد على العدد المذكور للزم أن يكون له مائة اسم فيبطل قوله: «مائة إلا واحداً» وهذا الذي قاله ليس بحججة على ما تقدم وإنَّ الحصر المذكور عندهم باعتبار الوعد الحاصل لمن أحصاها فمن ادعى أنَّ الوعد وقع لمن أحصى زائداً على ذلك فقد أخطأ أهـ.

ولا شك أنَّ الصواب هو قول الجمهور وقد ذكرنا أدلة ذلك .

ثانياً: تحقيق حديث (أو استأثرت به في علم الغيب عندك):

نص الحديث هو: «ما قال عبد قط إذا أصابه هم وحزن اللهم إني عبدك وابن عبدك ناصيتي بيديك ماض في حكمك عدل في قضاؤك أسألك بكل اسم سميتك به نفسك أو أنزلته في كتابك أو علمته أحداً من خلقك أو استأثرت به في علم الغيب عندك أن تجعل القرآن ربيع قلبي ونور بصري وجلاء حزني وذهاب همي إلا أذهب الله همه وأبدلله مكان حزنه فرحاً».

قالوا: يا رسول الله ينبغي لنا أن نتعلم هؤلاء الكلمات؟ قال: «أجل ينبغي لمن سمعهن أن يتعلمهن».

تخریج الحديث:

الحديث رواه الإمام أحمد في المسند (٤٥٢/١)، وابن حبان في صحيحه (٢٥٣/٣) والحاكم في مستدركه (٦٩٠/١) وقال هذا حديث صحيح على شرط مسلم إن سلم من إرسال عبد الرحمن بن عبد الله، قال الذبي و أبو سلمة لا يدري من هو ولا رواية له في الكتب الستة أهـ. وسيأتي الكلام على تعقیب الذبي، وانظر مختصر استدراك الذبي لابن الملقن (٤١٢/١).

والحديث رواه أيضاً أبو يعلى في مسنده (١٩٩/٩) وانظر المقصد العلي في زوائد أبي يعلى للهيثمي (٣٣٠/٣).

ورواه الطبراني في المعجم الكبير (١٠/١٧٠) والحارث بن أبي أسلمة في مستنه كما في بغية الباحث للهيثمي ص ٣١٧.

ورواه ابن أبي شيبة في مصنفه (٤٧/٧) ت: اللحام، ورواه أيضاً في مستنه (١/٢٢٣) ت: الغزاوي، وعزاه الهيثمي في المجمع (١٣٩/١٠) إلى البزار وقال: ورجال أحمد وأبي يعلى رجال الصحيح غير أبي سلمة الجهنمي وقد وثقه ابن حبان اه.

ورواه ابن السنى في عمل اليوم والليلة ص (١٦٥).

وقد أغلق الحديث بامرين:

١ - سماع عبد الرحمن عن أبيه وهو ما ذكره الحاكم.

٢ - جهالة أبي سلمة الجهنمي وهو ما ذكره الذهبي.

#### ١ - سماع عبد الرحمن عن أبيه:

الحديث مروي عن القاسم بن عبد الرحمن عن أبيه عن عبد الله بن مسعود. أي أنه من الأحاديث التي فيها من روى عن أبيه عن جده ولهذا ذكره المستدرك على كتاب من روى عن أبيه عن جده لابن قطلوبغا ص (٥٠٩).

واختلف في سماع عبد الرحمن عن ابن مسعود على قولين:

الأول: أنه لم يسمع منه. وإليه مال الحاكم والمنذري كما في إتحاف المهرة للبوصيري (٤٥٢/٨) وبه قال ابن معين في رواية كما سيأتي في تهذيب المزي.

الثاني: أنه سمع منه ونقل كلام المزي في تهذيب الكمال (١٧/٢٤٠) قال يعقوب بن شيبة: كان ثقة قليل الحديث وقد تكلموا في روايته عن أبيه وكان صغيراً.

فأما علي بن المديني فإنه قال: قد لقي أباه عبد الله.

وقال يحيى بن معين: عبد الرحمن بن عبد الله، وأبو عبيدة بن عبد الله لم يسمعا من أبيهما.

وقال معاوية بن صالح، عن يحيى بن معين: سمع من أبيه ومن علي  
وقال أحمد بن حنبل، عن يحيى بن سعيد: مات ابن مسعود وعبد الرحمن  
ابن ست سنين أو نحو ذلك.

وقال محمد بن علي بن شعيب: سمعت أحمد بن حنبل، وقيل له:  
هل سمع عبد الرحمن بن عبد الله من أبيه؟ فقال: أما سفيان الثوري  
وشريك، فإنهما لا يقولان: سمع، وأما إسرائيل، فإنه يقول في حديث  
الضب: سمعت.

وقال أحمد بن عبد الله العجلي: يقال: إنه لم يسمع من أبيه إلا حرفاً  
واحداً (محرم الحلال كمستحل الحرام).

وقال إسحاق بن منصور عن يحيى بن معين: ثقة.

وقال أبو حاتم: صالح.

وقال البخاري: حدثني إسحاق بن يزيد أبو النضر الدمشقي.

قال: حدثنا الحكم بن هشام الثقفي قال: حدثني عبد الملك بن عمير  
عن القاسم بن عبد الرحمن عن عبد الرحمن بن عبد الله بن مسعود عن أبيه  
قال: لما حضر عبد الله الوفاة قال له ابنته عبد الرحمن: يا أبا أوصني،  
قال: ابك من خطبتك اه.

والقول بأنه سمع من أبيه ذهب إليه من المعاصرین أحمد شاكر في  
تعليقه على المسند (٥/٢٦٧) وبه قال الألباني في السلسلة الصحيحة حديث  
رقم ١٩٩.

وانظر تقریب التهذیب (١/٤٨٨) والثقات لابن حبان (٥/٧٦)  
والکاشف للذهبي (٢/١٥٣) ومیزان الاعتدال للذهبي (٢/٥٧٣) والخلاصة  
للحزرجي ص (٢٣٠)، وتاریخ خلیفة بن خیاط ص (٢٧٩).

٢ - جهالة أبي سلمة الجهمي:

اختلف فيه على قولين:

القول الأول: أنه لا يدرى من هو وهذا قول الذهبي في ميزان الاعتدال (٤/٥٣٣)، وفي المغني في الضعفاء (٢/٤٧١)، وبه قال أبو حمزة الحسيني في الإكمال (٢/٢٨٥)، والحافظ ابن حجر في تعجيل المنفعة ص (٤٩٠)، وفي (٢/٤٧١) من الطبعة المحققة ونص على ذلك أيضاً في لسان الميزان (٧/٥٧) وقال: وقد ذكره ابن حبان في الثقات وأخرج حديثه في صحيحه وأحمد في مستنه والحق أنه مجاهول الحال وابن حبان يذكر أمثاله في الثقات ويحتاج به في الصحيح إذا كان مارواه ليس بمنكر أهـ.

وقد فات الدكتور عبد الله اللحيدان ترجمة أبي سلمة في الميزان وقال في تحقيقه على مختصر الذهبي لابن المقلن (١/٤١٤) أنه لم يجد أبي سلمة مترجمًا له في اللسان وهو موجود في (٧/٥٧) كما ذكرنا.

وممن ذكر أنه لا يدرى، العراقي في ذيل الكاشف ص (٣٢٨).

القول الثاني: أنه لا يشتبه أمره بل هو الإمام موسى بن عبد الله أو عبد الرحمن الجهنمي وهو ما جزم به أحمد شاكر في تعليقه على المستند (٥/٢٦٦) والألباني في السلسلة الصحيحة رقم ١٩٩ وهذا هو الصواب بدليل أن المزي قد ذكر في تهذيب الكمال (٢٩/٩٦) أن من شيوخه القاسم بن عبد الرحمن بن عبد الله بن مسعود وحذفه ابن حجر من تهذيب التهذيب (١٠/٣٥٤) ولا أدرى هل فعله اتفاقاً أم قصداً أم موافقة لابن أبي حاتم في الجرح (٨/١٤٩).

وإذا عرفنا أنه هو موسى الجهنمي فإنه قد وثقه الإمام أحمد في العلل (٢/٤٧٤) و(٣/٣٢).

ويحيى القطان، وابن معين والنسياني والعجلبي كما في تهذيب التهذيب (١٠/٣٥٤) ووثقه ابن حبان في الثقات (٧/٥٩) وابن سعد في الطبقات (٦/٣٣٨) وابن حجر في تقرير التهذيب (٢/٢٨٥)، والخزرجي في الخلاصة ص (٣٩١).

وذكره البخاري في تاريخه الكبير (٣٩٥/٨) وخلفة ابن خياط في تاريخه ص (٤٢١).

### الحكم على الحديث:

والحديث صححة أحمد شاكر في تعليقه على المسند (٢٦٦/٥) والألاني في السلسلة رقم (١٩٩)، والأرناؤوط في تخريج زاد المعاد (٤/١٩٨)، وهو ظاهر كلام ابن القيم في شفاء العليل ص ٤٧٣، وعرفنا قول الهيثمي فيما سبق.

### ثالثاً: معنى الإحصاء الوارد في الحديث:

الإحصاء له عدة معان في اللغة العربية وهي:

- ١ - أن العرب تعبير عن كثرة الشيء وسعته بالحصى يقال: عنده حصى من الناس أي جماعة وقال الشاعر: (ولستنا إذا عد الحصى بأقله).
- ٢ - (أن) يقال حصيت إذا عدته وأحصيته إذا ميزت بعضه من بعض.
- ٣ - الحصاة العقل قال الشاعر.

وأن لسان المرء ما لم تكن له حصاة على عوراته لدليل  
٤ - (أن) يقال أحصيت الشيء إذا أطافته واتسعت له وقال الله عز اسمه: ﴿عَلَّمَ أَن لَّمْ تُعْصِمُهُ فَنَّابَ عَلَيْكُم﴾ [المزمول: ٢٠] أراد والله أعلم - لن تطبقوه.

أما معنى إحصاء الأسماء فقد اختلف الأنماط فيه على أقوال:

- ١ - أن المراد بالإحصاء هو حفظها وهذا القول هو الذي استظهره الخطابي في كتابه شأن الدعاء ص (٢٦) فقال: أظهرها الإحصاء الذي هو بمعنى العد يريد: أنه يدها ليستوفيها حفظاً فيدعوا ربها بهما كقوله تعالى: ﴿وَأَخْصَنَ كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا﴾.

وبهذا القول قال القرطبي في المفهم (١٧/٧) وقدمه البغوي في شرح السنة (٣/٧٥) والبستوني والأبي في شرح مسلم (١١٦/٧)، والعيني على البخاري (٢٣/٢).

واستظهر هذا القول أيضاً الإمام النووي وعزاه في شرح مسلم (١٧/٥) إلى البخاري والمحققين، وقال في كتابه الأذكار ص(١٤٧) أنه قول الأكثرين وكذا عزاه الطبيبي في شرح المشكاة (٨/٥) إلى البخاري والأكثرین وبه قال العثماني في تكملة فتح الملهم على صحيح مسلم (٥٣٧/٥).

وعزاه السندي في شرح سنن ابن ماجه (٤/٢٧٩) إلى المحققين، وعزاه ملا قاري في شرح المشكاة (٥/٧٣) إلى الأكثرين واستدلوا على هذا القول بما رواه البخاري في صحيحه عن أبي هريرة رواية: «الله تسعه وتسعون اسماء إلا واحدا لا يحفظها أحد إلا دخل الجنة» اهـ. وانظر شرح السيوطي على صحيح مسلم (٦/٤٥).

قال ابن علان في شرح أذكار النووي (٣/٢٢٤):

وقال ابن حجر: ظاهر كلام البخاري والأكثرين حصول الجزاء المذكور في الخبر بمجرد حفظها، وفضل الله أوسع من ذلك اهـ.

٢ - أن المراد بالإحصاء الإطاعة كقوله تعالى: «عَلَّمَ أَنَّ لَنْ تُخْسِرُهُ» [المزمول: ٢٠] والمعنى: من أطاق القيام بحق هذه الأسماء، والعمل بمقتضها، وهو أن يعتبر معانيها، فيلزم نفسه بواجبها، فإذا قال: الرزاق، وثق بالرزق، وكذا سائر الأسماء.

٣ - أن المراد بالإحصاء الإحاطة بمعانيها، من قول العرب: (فلان ذو حصاة، أي ذو عقل أو معرفة).

٤ - أن «معنى (أحصاها) عرفها، لأن العارف بها لا يكون إلا مؤمناً والمؤمن يدخل الجنة.

٥ - أن معناه: عدها معتقداً، لأن الدهري لا يعترف بالخالق والفلسي لا يعترف بال قادر.

٦ - أن معناه: أحصاها يريد بها وجه الله وإعظامه.

٧ - أن معنى (أحصاها): عمل بها، فإذا قال: (الحكيم) مثلاً، سلم جميع

أوامرها، لأن جميعها على مقتضى الحكمة وإذا قال: (القدوس)، استحضر كونه منزهاً عن جميع النعائص قال الحافظ: وهذا اختيار أبي الوفا بن عقيل.

٨ - أن المراد بالحفظ حفظ القرآن، لكونه مستوفياً لها، فمن ثلاثة ودعا بما فيه من الأسماء حصل المقصود قال الحافظ: قال التوزي: وهذا ضعيف.

٩ - أن المراد من تتبعها من القرآن.

١٠ - وقال ابن عطية في تفسيره (١٥٦/٦): معنى أحصاها: عدتها وحفظها، ويتضمن ذلك الإيمان بها، والتعظيم لها، والرغبة فيها، والاعتبار بمعانيها.

أنظر هذه الأقوال في:

شرح البخاري للعييني، والكرماني والقسطلاني وابن حجر والسيوطى، وشرح مسلم للنحو والأبي والسنosi، وشرح المشكاة للطبي وملقا فارى، وشأن الدعاء للخطابى وقد ذكرنا فيما سبق أرقام الصفحات وانظر منهج الحافظ ابن حجر في العقيدة (٥٤٦/١).

واختار الإمام ابن القيم في البدائع (١٦٤/١) أن الإحصاء على ثلاثة

مراتب هي:

- ١ - إحصاء ألفاظها وعددتها.
- ٢ - فهم معانيها ومدلولها.
- ٣ - دعاؤه بها.

وقال الشيخ ابن عثيمين في الفتوى ص(٥٥):

وليس معنى أحصاها أن تكتب في رقاع ثم تكرر حتى تحفظ ولكن معنى ذلك:

أولاً: الإحاطة بها لفظاً.

ثانياً: فهمها معنى.

ثالثاً: التعبد لله بمقتضاه ولذلك وجهان:

الوجه الأول: أن تدعوا الله بها لقوله تعالى ﴿فَادْعُوهُ بِهَا﴾ بأن تجعلها وسيلة إلى مطلوبك، فاختار الاسم المناسب لمطلوبك، فعند سؤال المغفرة تقول: يا غفور أغفرلي، وليس من المناسب أن تقول: يا شديد العقاب أغفرلي بل هذا يشبه الاستهزاء بل تقول: أجرني من عقابك.

الوجه الثاني: أن تتعرض في عبادتك لما تقتضيه هذه الأسماء، فمقتضى الرحيم الرحمة، فاعمل العمل الصالح الذي يكون جلياً لرحمة الله، هذا هو معنى أحصاها، فإذا كان كذلك فهو جدير لأن يكون ثناً لدخول الجنة اهـ.

وانظر ما قاله الكرماني في شرح البخاري (١٨٩/٢٢).

وقال القرطبي في المفهم (١٧/٧):

والإحصاء في الكلام: على ثلاث مراتب:

أولها: العدد ومنه قوله تعالى: ﴿وَأَخْصَى كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا﴾ [الجن: ٢٨].

والثانية: بمعنى الفهم، ومنه يقال: رجل ذو حصة أي: ذو لب وفهم، ومنه سمي العقل.

والثالثة: بمعنى الإطاعة على العمل والقوة، ومنه قوله تعالى: ﴿عَلَمَ أَنَّهُ مُغْصُونٌ﴾ [المزمول: ٢٠] أي: لن تطيقوا العمل بذلك والمرجو من كرم الله تعالى، أن من حصل له إحصاء هذه الأسماء على إحدى هذه المراتب مع صحة النية أن يدخله الله الجنة.

لكن المرتبة الأولى: هي مرتبة أصحاب اليمين والثانية: السابعين والثالثة: للصديقين، ويعني بإطاقتها حسن المراعاة لها، والمحافظة على حدودها والاتصال بقدر الممكن منها، كما أشار إليه الطوسي في «المقصد الأنسى» اهـ.

رابعاً: طرق حديث تعين الأسماء الحسنى:

اهتم عدد من أهل العلم بجمع طرق حديث سرد الأسماء وأفرد أبو نعيم الأصبهاني بجزء مطبوع بتحقيق مشهور سلمان.

وأفرده الحافظ ابن حجر بجزء مطبوع بتحقيق زهير الشاويش في المكتب الإسلامي.

وقد ذكر الحافظ في الفتح (٢١٩/١١) أنه لم يقع سرد الأسماء إلا في ثلاث طرق هي:

الطريق الأول: وهو طريق عبد العزيز بن الحصين عن أبوب عن ابن سيرين عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلوات الله عليه وسلام: «إن الله تسعه وتسعين اسمًا من أحصاها دخل الجنة: الله، الرحمن، الرحيم، الإله، الرب، الملك، القدس، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الجبار، المتكبر، الخالق، الباري، المصور، الحليم، العليم، السميع، البصير، الحي، القيوم، الواسع، اللطيف، الخبرير، الحنان، المنان، البديع، الودود، الغفور، الشكور، المجيد، المبدي، المعید، النور، البداي، الأول، الآخر، الظاهر، الباطن، المفو، الغفار، الوهاب، القادر، الأحد، الصمد، الوكيل، الكافي، الباقي، الحميد، المفیث، الدائم، المتعالى، ذو الجلال والإکرام، المولى، النصیر، الحق، المبین، الباعث، المعجیب، المحیی، الممیت، الجلیل، الصادق، الحافظ، المحیط، الكبير، القريب، الرقیب، الفتاح، التواب، القديم، الوتر، الفاطر، الرزاق، العلام، العلي، العظیم، الغنی، الملیک، المقتدر، الأکرم، الرؤوف، المدبیر، القدیر، المالک، القاهر، الہادی، الشاکر، الكريم، الرفع، الشهید، الواحد، ذو الطول، ذو المعارج، ذو الفصل، الخالق، الكفیل، الجميل»<sup>(١)</sup>.

الطريق الثاني: وهو طريق عبد الملك بن محمد الصنعاني عن أبي المنذر زهير التميمي عن موسى بن عقبة عن الأعرج عن أبي هريرة والأسماء هي: الله، الواحد، الصمد، الأول، الآخر، الظاهر، الباطن، الخالق، الباري، المصور، الملك، الحق، السلام، المؤمن، المهيمن،

(١) رواه الحاکم في المستدرک (٦٣/١) وقال: وإنما جعلته شاهداً لحديث الوليد انه يتصرّف.

العزيز، الجبار، المتبرك، الرحمن، الرحيم، اللطيف، الخبير، السميع،  
 البصير، العليم، العظيم، البار، المتعال، الجليل، الجميل، الحي، القيوم،  
 القادر، القاهر، العلي، الحكيم، القريب، المجيب، الغني، الوهاب و  
 الودود، الشكور، الماجد، الواجد، الوالي، الراشد، العفو، الغفور، الحليم،  
 الكريم، التواب، الرب، المجيد، الولي، الشهيد، المبين، البرهان،  
 الرؤوف، الرحيم، المبدئ، المعید، الباعث، الوارث، القوي، الشديد،  
 الضار، النافع، الباقي، الواقي، الخاپض، الرافع، القابض، الباسط، المعز،  
 المذل، المقسط، الرزاق، ذو القوة، المتبين، القائم، الدائم، الحافظ،  
 الوكيل، الفاطر، السامع، المعطي، المحبي، المميت، المانع، الجامع،  
 الهادي، الكافي، الأبد، العالم، الصادق، النور، المنير، النام، القديم،  
 الوتر، الأحد، الصمد، الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحداً<sup>(١)</sup>.

الطريق الثالث: وهو طريق الوليد بن مسلم قال: أخبرنا شعيب بن أبي حمزة عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الله تسعه وتسعين اسمًا، مائة غير واحدة، من أحصاها دخل الجنة هو الله الذي لا إله إلا هو، الرحمن، الرحيم، الملك، القدوس، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الجبار، المتبرك، الخالق، الباري، المصور، الغفار، القهار، الوهاب، الرزاق، الفتاح، العليم، القابض، الباسط، الخاپض، الرافع، المعز، المذل، السميع، البصير، الحكم، العدل، اللطيف، الخبير، الحليم، العظيم، الغفور، الشكور، العلي، الكبير، الحفيظ، المقيت، الحبيب، الجليل، الكريم، الرقيب، المجيب، الواسع، الحكيم، الودود، المجيد، الباعث، الشهيد، الحق، الوكيل، القوي، المتبين، الولي، الحميد، المحسني، المبدئ، المعید، المحبي، المميت، الحي، القيوم، الراجد،

(١) رواه ابن ماجه في السنن (٢/١٢٦٩)، وقال البوصيري في مصباح الزجاجة في زوائد ابن ماجة (٣/٢٠٨): واسناد طريق ابن ماجة ضعيف لضعف عبد الملك بن محمد اه. وذكر البوصيري في الزوائد أيضًا: أن الحديث قد خرجه ابن خزيمة في صحيحه وظاهر كلامه يدل على أنه يقصد حديث سرد الأسماء.

الماجد، الواحد، الصمد، القادر، المقتدر، المقدم، المؤخر، الأول، الآخر، الظاهر، الباطن، الوالي، المتعالي، البر، التواب، المنتقم، العفو، الرؤوف، مالك الملك، ذو الجلال والإكرام، المقسط، الجامع، الغني، المغني، المانع، الضار، النافع، النور، الهادي، البديع، الباقي، الوارث، الرشيد، الصبور<sup>(١)</sup>.

خامساً: تحقيق حديث إن الله محسن:

ورد لفظ إن الله محسن عن ثلاثة من الصحابة:

١ - حديث شداد بن أوس:

رواه الطبراني في المعجم الكبير (٢٧٥/٧) وعبد الرزاق في مصنفه (٣٩٢/٤).

٢ - حديث أنس:

رواه أبو نعيم في تاريخ أصبهان (١١٣/٢)، والطبراني في المعجم الأوسط (٤٠/٦)، وانظر مجمع البحرين في زوائد المعجمين (٣٣٠/٤) وقال الهيثمي في المجمع (٢٠٠/٥) رجاله ثقات اه.

---

(١) رواه الحاكم في المستدرك (٦٢/١)، وقال: حديث قد خرج به في الصحيحين دون ذكر الأسامي فيه، والعلة فيه عندهما أن الوليد بن مسلم تفرد ببيانه بطروله اه. وقد ذكر الشيخ ابن عثيمين عن الحافظ ابن حجر فيما سبق أن العلة ليست تفرد الوليد فقط.

والحديث رواه الترمذى (٤٨٦/٥) وقال: هذا حديث غريب وقد روی من غير وجه عن أبي هريرة ولا نعلم في كثیر شيء من الروايات ذكر الأسماء إلا في هذا الحديث اه.  
ورواه ابن حبان في صحيحه (٨٩/٣)، والبيهقي في السنن الكبرى (٢٧/١٠)،  
والبغوي في شرح السنة (٧٦/٣) والدارمي في رده على بشر المرسى ص ١٢.  
والبيهقي في الأسماء والصفات (٢٢/١)، وفي الشعب (١١٥/١).

ملاحظة: ذكر الدكتور بشار عواد في تحقيقه لسن الترمذى أن الحديث خرجه أبو يعلى (٦٢٧٧) والنمساني في الكبرى (٧٦٥٩) والطبراني في الأوسط (٩٨٥) وعند الرجوع إلى هذه المصادر وجدت أن الحديث من غير سرد الأسماء وهذا ذهول من الدكتور المحقق.

فإن قيل: إن المحقق يقصد أصل الحديث دون سرد الأسماء.

قلنا: إن أصله في الصحيحين فكان الأولى أن يذكره.

### ٣ - حديث سمرة:

أخرجه ابن عدي في الكامل في الضعفاء (٤٢٦/٦) وقال الحافظ المقدسي في ذخيرة الحفاظ (٤٩١/١) - والذي رتب فيه أحاديث الكامل وقال عنه الذهبي في مقدمة الميزان (٢/١): وقد ذيل ظاهر المقدسي على الكامل لابن عدي بكتاب لم أره - قال المقدسي عقب الحديث: رواه مجاعة بن الزبير عن الحسن عن سمرة، ومجاعة فيه شيء اه. قلت: ومجاعة قد ضعفه الدارقطني كما في المغني للذهبى (٤٣٧/٢) وقال الإمام أحمد: لم يكن به بأس في نفسه كما في الجرح والتعديل لابن أبي حاتم (٤٢٠/٨) وقال ابن عدي في الكامل (٤٢٧/٦): هو ممكן يحتمل، ويكتب حديثه اه. ونقله عنه في اللسان (٢٢/٥).

وذكره البخاري في التاريخ الكبير (٤٤/٨) والذهبى في السير (١٩٦/٧). وقد ذكر الدكتور زهير بن نور في كتابه ابن عدي ومنهجه في الكامل أن عبارة (ممكן يكتب حديثه) هي من درجات التعديل التي لا يحتاج بحديده ولكن يصلح للاعتبار (١٤١/٢٠١).

وانظر الضعفاء للعقيلي (٤/٤) ٢٥٥ ودراسات في الجرح للأعظمي ص (٢٩٥) وشفاء العليل بالفاظ الجرح والتعديل لمصطفى بن إسماعيل (١/١٤٧) ومباحث على علم الجرح لقاسم بن سعد ص (٤٤) والرفع والتكميل للكتنوي ص (٢٢٥).

### الحكم على الحديث:

الحديث صححه الألباني في السلسلة برقم (٤٧٠) وفي صحيح الجامع الصغير (١/٣٧٤).



## القاعدة

٧

### القاعدة السابعة

الإلحاد<sup>(١)</sup> في أسماء الله تعالى

هو الميل بها عما يجب فيها<sup>(٢)</sup>

وهو أنواع:

الأول: أن ينكر شيئاً منها<sup>(٣)</sup> أو مما دلت عليه من الصفات<sup>(٤)</sup> والأحكام<sup>(٥)</sup> كما فعل أهل التعطيل من الجهمية وغيرهم.

(١) الإلحاد من اللحد بفتح اللام وضمها كما ذكر الهناي في المتتبغ من غريب كلام العرب (٥١٦/٢) واللحد هو الذي يكون في جانب القبر ومن معانى اللحد: مال وعدل وجار ذكره ابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (١٩٤/٣) والمناسب هنا من معانى الإلحاد هو الميل لأن اللحد بمعنى مال عن الاستقامة كما ذكره ابن فارس في منجمل اللغة (٨٠٣/٢).

(٢) والذي يجب فيها سيرف من ضد ما سيدركه المؤلف.

(٣) أي من الأسماء كما فعل غلاة الجهمية وغيرهم الذين أنكروا أسماء الله وصفاته ووصفوه بالوجود المطلق بشرط الإطلاق أي ليس مقيداً بصفة ثبوتية وإنما يصفونه بالسلوب.

انظر شرح التدمرية للشيخ ابن عثيمين وهو مخطوط من <sup>٤٥</sup> وسيأتي مزيد تفصيل في الملحق.

ومن ذلك أيضاً ما فعله أهل الجاهلية في إنكارهم لاسم الرحمن كما في صحيح البخاري المطبوع مع الفتح (٣٩٠/٥).

(٤) أي يثبت الاسم وينكر الصفة كما فعل المعتزلة فيقولون: عليم بلا علم.

(٥) المراد من الأحكام هو الأثر أو المقتضى كما سبق في القاعدة الثالثة وهذه لا تكون إلا في الأسماء المتعدية فالمعتزلة مثلاً يثبتون الاسم وينكرون الصفة ويشتتون الأثر مثل العلم فيثبتون أن الله يعلم مع أنهم لا يثبتون صفة العلم.

وإنما كان ذلك إلحاداً لوجوب الإيمان بها وبما دلت عليه من الأحكام والصفات اللاحقة بالله فإنكار شيء من ذلك ميل بها عما يجب فيها<sup>(١)</sup>.

والثاني: أن يجعلها دالة<sup>(٢)</sup> على صفات تشابه صفات المخلوقين كما فعل أهل التشبيه وذلك لأن التشبيه معنى باطل لا يمكن أن تدل عليه النصوص<sup>(٣)</sup> بل هي دالة على بطلانه<sup>(٤)</sup> فجعلها دالة عليه<sup>(٥)</sup> ميل بها عما يجب فيها<sup>(٦)</sup>.

---

(١) فيكون إلحاداً ويدخل في هذا النوع القول بأن أسماء الله مخلوقة ومحدثة ولهذا يقول الدارمي في سياق مناقشته للجهمية: (إن الله تعالى كان بزعمكم مجهولاً لا اسم له حتى أحدث الخلق فأحدثوا له أسماءً من مخلوق كلامهم فهذا هو الإلحاد في أسماء الله والتكتيب بها له). انظر النقض على بشر المرسي (١٦٦/١).

(٢) أي يجعل الأسماء دالة على أوصاف المخلوقين فيجعلها الملحد في أسماء الله دالة على التمثيل:

ووجه كونه إلحاداً: أن من اعتقاد أن أسماء الله سبحانه وتعالى دالة على تمثيل الله بخلقه، فقد أخرجها عن مدلولها، ومال بها عن الاستقامة، وجعل كلام الله وكلام رسوله ﷺ دالاً على الكفر (أن تمثل الله بخلقه كفر) لكونه تكذيباً لقوله تعالى: «لَيْسَ كَيْثِيرٌ شَفَّٰهٌ وَهُوَ السَّيِّئُ الْعَيْرُ» وقال تعالى: «فَلَمْ تَنَأِ لَهُ سَيِّئًا».

قال نعيم بن حماد الخزاعي ت سنة ٢٢٨هـ: (من شبه الله بخلقه فقد كفر ومن جحد ما وصف الله به نفسه فقد كفر، وليس فيما وصف الله به نفسه تشبيه) نقله الذهبي في سير أعلام البلاء (٦١٠/٥).

ولا شك أن هذا التشبيه من الشرك أيضاً وقد فسر بعض الأئمة الإلحاد بالشرك فروى ابن أبي حاتم في تفسيره (١٦٢٣/٥) عن قتادة أن يلحدون هو يشرون وروى عن عطاء ت سنة ١١٥ الإلحاد هو المضاهاة ونقولها السيوطي في الدر المثور (٢٧١/٣).

(٣) لأن القول بالមماطلة بين الخالق والمخلوق يستلزم نقص الخالق سبحانه لأن تمثيل الكامل بالناقص يجعله ناقصاً بل إذا كان تفضيل الكامل بالناقص يحط من قدره فكيف بتمثيل الكامل بالناقص:

ألم تر أن السيف ينقص قدره      إذا قيل إن السيف أمضى من العصا وسيأتي مزيد تفصيل لذلك في كلام المؤلف في القاعدة السادسة من قواعد الصفات وفي القاعدة الرابعة من قواعد الأدلة، وانظر مقدمة القول المفيد للمؤلف ص ١٣.

(٤) كقوله تعالى: «لَيْسَ كَيْثِيرٌ شَفَّٰهٌ وَهُوَ السَّيِّئُ الْعَيْرُ».

(٥) أي على صفات المخلوقين.

(٦) لأنه قد أخرجها عن مدلولها ومال بها عن الاستقامة وجعل كلام الله وكلام رسوله ﷺ دالاً على الكفر لأن التمثيل بخلقه كفر.

**الثالث:** أن يسمى الله تعالى بما لم يسم به نفسه<sup>(١)</sup> كتسمية النصارى له: (الأب)<sup>(٢)</sup> وتسمية الفلسفه إياه: (العلة الفاعلة)<sup>(٣)</sup> وذلك لأن أسماء الله تعالى توقيفية فتسمية الله تعالى بما لم يسم به نفسه ميل بها عما يجتب فيها. كما أن هذه الأسماء التي سموه بها نفسها<sup>(٤)</sup> باطلة ينزع الله تعالى عنها.

**الرابع:** أن يشتق من أسمائه أسماء للأصنام كما فعل المشركون في اشتراق العزى من العزيز واشتراق اللات من الإله<sup>(٥)</sup> على أحد القولين<sup>(٦)</sup>

(١) ويدل عليه قول الأعمش ت سنة ١٤٨ هـ في تفسير يلحدون بنصب الياء والهاء بأنه يدخلون في الأسماء ما ليس فيها ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (١٦٢٣/٣).

وقال البغوي في تفسيره (٢١٨/٢): قال أهل المعانى الإلحاد في أسماء الله تسميه بما لم يتسم به ولم ينطق به كتاب الله ولا سنة رسول الله ﷺ اهـ.

(٢) يزعم النصارى أن الله سمي نفسه بالأب في انجل يوحنا ومتى وأن الابن هو عيسى عليه السلام. انظر هداية الحيارى لابن القيم ص ٢٢٦، والرد على النصارى لأبي البقاء ص ٥٧. وانظر الخلاف عندهم في معناه في الأجوبة الفاخرة عن الأسئلة الفاجرة للقرافي ص ١٣٦، والجواب الصحيح لشيخ الإسلام (٢٢١/٣).

(٣) العلة عند المتكلمين: ما يتوقف عليه ذلك الشيء أما العلة الفاعلة فهي: الفاعلة للحدث كخلق الله للإنسان أو هي العلة التي تؤثر في المعلوم موجودة له.

انظر تفصيل ذلك في:  
تهاافت الفلسفة للغزالى ص ١٢٢ دار الفكر اللبناني وتهاافت التهاافت لابن رشد ص ١٥٤ ، والتعريفات للجرجاني ص ١٥٠ ، والتوقيف للمناوي ص ٥٢٣ ، والمنهج الجديد في الفلسفة للبرزدي (٩٤/٢).

والمراد من العلة هنا العلة الفاعلة بالطبع كما ذكره السفاريني في اللوامع، وانظر المثل التورية في فن الحكم للحاقاني ص ١٨١.

(٤) توكيد للأسماء، والتي صفة لها، وسموه به صلة الموصول لا محل لها من الإعراب.

(٥) ذكر ذلك المفسرون كالطبرى في تفسيره (١٣٣/٦) والعالبى في الجواهر الحسان (١/٥٩٠)، والواحدى في الوسيط (٤٣١/٢) و اختلقو في تاء اللات فقيل إنها لام فعل كالباء من باب، وقيل إنها تاء التأنيث ذكر ذلك ابن عطية في تفسيره (١٤/١٠١).

(٦) أي على قول من ذكرنا من المفسرين وفي المسألة قول ثان وهو أنه ليس مشتقةً من اسم الله بل إنه العزى تأنيث الأعز والمعنى: أخبرونا عن هذه الآلهة التي تعبدونها دون الله هل لها من القدرة والعظمة التي وصف بها رب العزة شيء.

فسموا بها أصنامهم وذلك<sup>(١)</sup>.

ولأن أسماء الله تعالى مختصة به<sup>(٢)</sup>.

لقوله تعالى: ﴿وَلَلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْمُسَمَّةُ فَادْعُوهُ بِهَا﴾ [الأعراف: ١٨٠] وقوله: ﴿لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْمُعْصَنَةُ﴾ [طه: ٨] وقوله: ﴿لَهُ الْأَسْمَاءُ الْمُسَمَّةُ يُسَيِّعُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ [الحشر: ٢٤١].

فكمما اختص بالعبادة وبالألوهية الحق وبأنه يسع له ما في السموات والأرض فهو مختص بالأسماء الحسنة فتسمية غيره بها على الوجه الذي يختص بالله تعالى ميل بها عما يجب فيها والالحاد بجميع أنواعه محظى لأن الله تعالى هدد الملحدين بقوله: ﴿وَلَلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْمُسَمَّةُ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يَتَجَدَّدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيَجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [آل عمران: ٥٨] ومنه<sup>(٤)</sup> ما يكون شركاً أو كفراً حسبما تقتضيه الأدلة الشرعية.

---

= وأما اللات على المعنى الآخر فهو اسم رجل يلت السويق للحجاج فلما مات عكفوا على قبره يبعدونه.

انظر هذه الأقوال في تفسير الخازن (٤/٢٠٨) والدر المصنون للسمين (٦/٢٠٨) وتفسير ابن عطيه (١٤/١٠١)، وتفسير السمرقندى (١/٥٨٥).

واللات بالتحقيق عند عامة القراء، وقرأ ابن عباس ورويس ومجاهد بالتشديد على أنه اسم الرجل الذي يلت بالسويق كما ذكرنا وعلى هذا لا يكون مشتقاً من الإله انظر الخلاف في ذلك في: زاد المسير (٨/٧١)، وتفسير الماوردي (٥/٣٩٨) التنبهات في إعراب القرآن للعبيكري (٢/١١٨٧) ويسمى بإملاء ما من به الرحمن وأنكر محقق الكتاب هذه التسمية، وانظر أيضاً إتحاف فضلاء البشر (٢/٥٠١) والمحجة لابن خالوية ص ٣٣٦ ومعاني القرآن للأخفش (٢/٤٨٦)، وإعراب القرآن للنحاس (٤/٢٧٢) والنشر لابن الجزري (٢/٣٧٩) والمحتب لابن جني (٢/٢٩٤)، وغيره النفع للصنافي ص ٣٥٩.

(١) هذا هو وجه كون ذلك إلحاداً.

(٢) فلا يجوز أن تنقل المعاني الدالة عليها هذه الأسماء إلى المخلوقين ليعطي من العبادة ما لا يستحقه إلا الله فكمما اختص سبحانه بالألوهية والعبادة فهو مختص بالأسماء الحسنة فتسمية غيره بها على الوجه الذي يختص بالله تعالى ميل بها عما يجب فيها كما ذكر المؤلف وسيأتي حكم تسمية البشر بحكمهم وعلى غيرها في الملحق.

(٣) الشاهد من الآيات اختصاص الله بالأسماء فلا يشرك غيره معه.

(٤) أي بعد أن ذكر أن جميع أنواع الالحاد محظى بين أن بعضها يكون كفراً أو شركاً.

## ملحق القاعدة السابعة

ذكرنا في العاشرة على القاعدة السابقة أننا سنفصل في الملحق بعض المسائل وهي:

- أولاً: الرد على غلاة الجهمية في تفهيم الأسماء.
- ثانياً: حكم تسمية البشر بأسماء الله كحكيم وعلي.
- ثالثاً: حكم الإلحاد في بعض أنواعه.

### أولاً: الرد على الجهمية في تفهيم الأسماء:

غلاة الجهمية، والقراطمة، والباطنية ومنتبعهم ينكرون الأسماء والصفات ولا يصفون الله تعالى إلا بالنفي المجرد عن الإثبات ويقولون إن الله هو الموجود المطلق بشرط الإطلاق<sup>(١)</sup> فلا يقال هو موجود، ولا هي ولا علیم، ولا قدير وإنما هي أسماء لمخلوقاته أو مجاز، لأن إثبات ذلك يستلزم التشبيه بالموجود الحي، العليم، القدير ويقولون إن الصفة عين الموصوف، وإن كل صفة عين الصفة الأخرى فلا فرق بين العلم، والقدرة والسمع والبصر ونحو ذلك.

وشبهتهم أنهم اعتقدوا أن إثبات الأسماء والصفات يستلزم التشبيه والتعدد ووجه ذلك في الأسماء أنه إذا سمي بها لزم أن يكون متصفاً .  
معنى الاسم فإذا أثبتنا «الحي» مثلاً لزم أن يكون متصفاً بالحياة لأن صدق المشتق يستلزم صدق المشتق منه وذلك يقتضي قيام الصفات به وهو تشبيه .

---

= وبعضها يكون محظياً فقط ولا يصل إلى درجة الكفر وقد ذكرنا فيما سبق بعض الحالات التي يكون فيها الكفر وسيأتي في الملحق البعض الآخر.

(١) يعني أن منتهى قولهم إن وجود الله مشروط بسلب كل أمر ثبوتي وعدمي أو بسلب الأمور الثبوتية كما يقول بعضهم فالوجود المطلق والإنسان المطلق والجسم المطلق بلا صفة إنما هو أمر في الأذهان لا في الأعيان.

وأما في الصفات فقالوا إن إثبات صفات متماثلة مغايرة للموصوف يستلزم التعدد وهو تركيب ممتنع منافق للتجريد.

### الرد عليهم من وجوه:

الأول: أن الله تعالى جمع فيما سمي ووصف به نفسه بين النفي والإثبات فمن أقر بالنفي وأنكر الإثبات فقد أمن ببعض الكتاب دون بعض والكفر ببعض الكتاب كفر بالكتاب كله قال الله تعالى منكراً علىبني إسرائيل: «أَفَتُؤْمِنُونَ بِيَقْعِدَنَّ الْكَتَبَ وَتَكْفُرُونَ بِيَقْعِدَنَّ فَمَا جَزَاءُهُمْ مَنْ يَقْعُدُ  
ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خَرَقَ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰ مَا أَشَوَّ الْمَذَانِيٰ وَمَا  
اللَّهُ يُنَفِّلُ عَنَّا تَقْمِيلَوْنَ» [البقرة: ٨٥] وقال تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ  
وَرَسُولِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفْرِغُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِيَقْعِدَنَّ وَنَكْفُرُ  
بِيَقْعِدَنَّ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَسْخُذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَيِّلًا ﴿١٥﴾ أُولَئِكَ هُمُ الْكُفَّارُ حَقًّا وَأَعْتَدْنَا  
لِلْكُفَّارِ عَذَابًا مُّهِمَّا ﴿١٦﴾» [النساء: ١٥٠ - ١٥١].

الثاني: أن الموجود المطلق بشرط الإطلاق لا وجود له في الخارج المحسوس وإنما هو أمر يفرضه الذهن ولا وجود له في الحقيقة، فتكون حقيقة القول به نفي وجود الله تعالى إلا في الذهن، وهذا غاية التعطيل والكفر.

الثالث: قولهم: (إن الصفة عين الموصوف، وإن كل صفة عين الصفة الأخرى) مكابرة في المعقولات، سفسطة في البدهيات، فإن من المعلوم بضرورة العقل، والحسن أن الصفة غير الموصوف، وأن كل صفة غير الصفة الأخرى فالعلم غير العالم، والقدرة غير القادر، والكلام غير المتكلم، كما أن العلم والقدرة، والكلام، صفات متماثلة.

الرابع: أن وصف الله تعالى بصفات الإثبات أدل على الكمال من وصفه بصفات النفي، لأن الإثبات أمر وجودي يقتضي تنوع الكمالات في حقه، وأما النفي فأمر عدمي لا يقتضي كمالاً إلا إذا تضمن إثباتاً وهؤلاء النفاة لا يقولون بنفي يقضى الإثبات.

**الخامس:** قولهم: (إن إثبات صفات مغایرة للموصوف يستلزم التعدد...) قول باطل مخالف للمعنى، والمحسوس فإنه لا يلزم من تعدد الصفات تعدد الموصوف فه فهو الإنسان الواحد يوصف بأنه حي، سميع بصير، عاقل، متكلم إلى غير ذلك من صفاتة ولا يلزم من ذلك تعدد ذاته.

**السادس:** قولهم: في الأسماء: (إن إثباتها يستلزم أن يكون متصفًا بمعنى الاسم فيقتضي أن يكون إثباتها تشبيهاً).

جوابه: أن المعانى التي تلزم من إثبات الأسماء صفات لائقة باهتمالي غير مستحيلة عليه، والمشاركة في الاسم، أو الصفة لا تسلم تمثيل المسميات والموصوفات.

**السابع:** قولهم: (إن الإثبات يستلزم تشبيهية بالموجودات).

جوابه: أن النفي الذي قالوا به . يستلزم تشبيهية بالمعدومات على قياس قولهم وذلك أقبح من التشبيه بالموجودات و حينئذ فإذا ما أن يقرروا بالإثبات فيوافقوا الجماعة، وإنما أن ينكروا النفي كما أنكروا الإثبات فيوافقوا غلة الغلة من القراءة والباطنية وغيرهم، وأما التفريق بين هذا وهذا فتناقض ظاهر اهـ من تقرير التدميرية للمؤلف.

**ثانياً: حكم تسمية البشر بأسماء الله:**

سئل الشيخ ابن عثيمين عن ذلك وفيما يلى نص السؤال والجواب:  
ما حكم التسمية بأسماء الله مثل كريم وعزيز ونحوهما؟  
التسمى بأسماء الله يعنى يكون على وجهين:

**الوجه الأول:** وهو على قسمين:

القسم الأول: أن يحلى بـ«ال». ففي هذه الحال لا يسمى به غير الله تعالى، كما لو سميت أحداً بالعزيز والسيد والحكيم وما أشبه ذلك، فإن هذا لا يسمى به غير الله لأن «ال» هذه تدل على لمع الأصل وهو المعنى الذي تضمنه هذا الاسم.

القسم الثاني: إذا قصد بالاسم معنى الصفة وليس محلـى بـ«الـ» فإنه لا يسمـى به ولهـذا غير النـبـي ﷺ كـنية أـبـي الـحـكـمـ التي تـكـنـى بـهاـ، لأنـ أـصـحـابـهـ يـتـحـاـكـمـونـ إـلـيـهـ فـقـالـ النـبـي ﷺ: «إـنـ اللهـ هـوـ الـحـكـمـ وـإـلـيـهـ الـحـكـمـ» ثـمـ كـنـاهـ بـأـكـبـرـ أـوـلـادـهـ شـرـيـعـ فـدـلـ ذـلـكـ عـلـىـ أـنـ إـذـ تـسـمـىـ أـحـدـ بـاسـمـ مـنـ أـسـمـاءـ اللهـ مـلـاحـظـاـ بـذـلـكـ مـعـنـىـ الصـفـةـ التـيـ تـضـمـنـهـ هـذـاـ اـسـمـ فـإـنـ يـمـنـعـ، لأنـ هـذـهـ التـسـمـيـةـ تـكـوـنـ مـطـابـقـةـ تـامـاـ لـأـسـمـاءـ اللهـ ﷺـ فـإـنـ أـسـمـاءـ اللهـ تـعـالـىـ أـعـلـامـ وأـوـصـافـ لـدـلـالـتـهـاـ عـلـىـ الـمـعـنـىـ الـذـيـ تـضـمـنـهـ اـسـمـ.

الوجه الثاني: أن يـسـمـىـ بـالـاسـمـ غـيرـ مـحـلـىـ بـ«الـ»ـ وـلـيـسـ المـقـصـودـ بـهـ مـعـنـىـ الصـفـةـ فـهـذـاـ لـاـ بـأـسـ بـهـ مـثـلـ حـكـيمـ، وـمـنـ أـسـمـاءـ بـعـضـ الصـحـابـةـ حـكـيمـ بـنـ حـزـامـ الـذـيـ قـالـ لـهـ النـبـي ﷺ: «لـاـ تـبـعـ مـاـ لـيـسـ عـنـكـ»ـ وـهـذـاـ دـلـيلـ عـلـىـ أـنـ إـذـ لـمـ يـقـصـدـ بـالـاسـمـ مـعـنـىـ الصـفـةـ فـإـنـ لـاـ بـأـسـ بـهـ.

لـكـنـ فـيـ مـثـلـ جـبـارـ لـاـ يـنـبـغـيـ أـنـ يـسـمـىـ بـهـ وـإـنـ كـانـ لـمـ يـلـاحـظـ الصـفـةـ وـذـلـكـ لـأـنـهـ قـدـ يـؤـثـرـ فـيـ نـفـسـ الـمـسـمـىـ فـيـكـونـ مـعـهـ جـبـرـوـتـ وـعـلـوـ وـاسـتـكـبـارـ عـلـىـ الـخـلـقـ فـمـثـلـ هـذـهـ الـأـشـيـاءـ التـيـ قـدـ تـؤـثـرـ عـلـىـ صـاحـبـهـ يـنـبـغـيـ لـلـإـنـسـانـ أـنـ يـتـجـنبـهـ وـالـلـهـ أـعـلـمـ.

### ما حـكـمـ التـسـمـيـ بـأـسـمـاءـ اللهـ تـعـالـىـ مـثـلـ الرـحـيمـ وـالـحـكـيمـ؟

يـجـوزـ أـنـ يـسـمـىـ الـإـنـسـانـ بـهـذـهـ الـأـسـمـاءـ بـشـرـطـ أـلـاـ يـلـاحـظـ فـيـهـ الـمـعـنـىـ الـذـيـ اـشـتـقـتـ مـنـهـ بـأـنـ تـكـوـنـ مـجـرـدـ عـلـمـ فـقـطـ وـمـنـ أـسـمـاءـ أـصـحـابـهـ الـحـكـمـ وـحـكـيمـ بـنـ حـزـامـ، وـكـذـلـكـ اـشـتـهـرـ بـيـنـ النـاسـ اـسـمـ عـادـلـ وـلـيـسـ بـمـنـكـرـ وـأـمـاـ إـذـ لـوـحـظـ فـيـهـ الـمـعـنـىـ الـذـيـ اـشـتـقـتـ مـنـهـ هـذـهـ الـأـسـمـاءـ فـإـنـ الـظـاهـرـ أـنـ لـيـجـوزـ لـأـنـ النـبـي ﷺـ غـيرـ اـسـمـ أـبـيـ الـحـكـمـ الـذـيـ تـكـنـىـ بـهـ لـكـونـ قـوـمـهـ يـتـحـاـكـمـونـ إـلـيـهـ، وـقـالـ النـبـي ﷺـ عـنـ اللهـ: «هـوـ الـحـكـمـ وـإـلـيـهـ الـحـكـمـ»ـ، ثـمـ كـنـاهـ بـأـكـبـرـ أـوـلـادـهـ شـرـيـعـ وـقـالـ لـهـ: «أـنـتـ أـبـوـ شـرـحـ»ـ وـذـلـكـ أـنـ هـذـهـ الـكـنـيةـ التـيـ تـكـنـىـ بـهـ هـذـاـ الـرـجـلـ لـوـحـظـ فـيـهـ مـعـنـىـ اـسـمـ فـكـانـ هـذـاـ مـمـاثـلـاـ لـأـسـمـاءـ اللهـ ﷺـ، لأنـ أـسـمـاءـ اللهـ ﷺـ لـيـسـ مـجـرـدـ أـعـلـامـ بـلـ هـيـ أـعـلـامـ مـنـ حـيـثـ دـلـالـتـهـاـ عـلـىـ

ذات الله ﷺ، وأوصاف من حيث دلالتها على المعنى الذي تتضمنه وأما أسماء غيره ﷺ فإنها مجرد أعلام إلا أسماء النبي ﷺ فإنها أعلام وأوصاف وكذلك أسماء كتب الله ﷺ فهي أعلام وأوصاف أيضاً اهـ.

ويلاحظ أن الشيخ ابن عثيمين في السؤال الثاني جعل العبرة أن تكون الأسماء لمجرد العلمية وظاهره ولو كان مخلٍّ بـ«أَلْ» خلافاً لما نصبه في السؤال السابق.

والذي عليه ظاهر الإطلاق في هذا الجواب هو ظاهر إطلاق اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء في الفتوى رقم ١١٨٦٥.

هل يصح ما يأتي دليلاً على تحريم تسمية الخلق بأسماء الخالق؟

أ - حيث إن تسمية المخلوق بالاسم العلم (الله) ممنوعة، كانت تسمية المخلوق بأسماء الخالق الأخرى أيضاً ممنوعة إذ لا وجه للتفرقة بين أسماء الله تعالى؟

ب - من المعلوم في اللغة أن الجار والمجرور إذا سبق المعرفة أفاد القصر فملاحظ ذلك في قوله تعالى : «وَلَوْ أَسْمَاهُ الْمُسْكِنَ» فتفيد تسمية الآية قصر الأسماء الحسنى على الله وعدم جواز تسمية الخلق بها، فهل يصح هذا دليلاً؟

الجواب: ما كان من أسماء الله تعالى علم شخص كلفظ (الله) امتنع تسمية غير الله به لأن مسماه معين لا يقبل الشرطة وكذا ما كان من أسمائه في معناه في عدم قبول الشركة كالخالق والبارئ فإن الخالق من يوجد الشيء على غير مثال سابق والبارئ من يوجد شيء بريئاً من العيب، وذلك لا يكون إلا من الله وحده فلا يسمى به إلا الله تعالى، أما ما كان له معنى كلبي تتفاوت فيه أفراده من الأسماء والصفات كالملك، والعزيز، والجبار، والمتكبر، فيجوز تسمية غيره بها فقد سمي الله نفسه بهذه الأسماء وسمى بعض عباده بها مثال: قوله تعالى : «فَلَمَّا أَتَرَأَتُ الْمَرْيَنِ» وقال : «كَذَلِكَ يَطَّبَعُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جَبَارٍ» إلى أمثال ذلك، ولا يلزم التماثل، لاختصاص كل مسمى بسمات تميزه عن غيره وبهذا يعرف الفرق بين

تسمية الله بلفظ الجلالة وتسميتها بأسماء لها معانٍ كثيرة تشتهر أفرادها فيها فلا تقاويس على لفظ الجلالة أما الآية: ﴿وَلِلّٰهِ الْأَسْمَاءُ الْمُتَّسِقُّ﴾ فالمراد منها قصر كمال الحسن في أسمائه تعالى لأنّ الكلمة الحسنة اسم تفضيل وهي صفة للأسماء لا قصر مطلق أسمائه عليه تعالى كما في قوله تعالى: ﴿وَاللّٰهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ﴾ فالمراد قصر كمال الغنى والحمد عليه تعالى لا قصر اسم الغنى والحميد عليه فإن غير الله يسمى غنياً ومحيناً.

رس: إذا ثبت أن من أسماء الله تعالى ما يجوز تسمية الخلق بها فهل من أسماء الله تعالى ما لا يجوز تسمية الخلق بها؟ وهل يدخل ضمن هذا المنع الرحمن والقيوم وهل هناك أسماء أخرى لا يجوز وصف الخلق بها؟

ج: تقدم في جواب السؤال الثاني والثالث بيان الضابط مع أمثلة لما يجوز تسمية المخلوق به من أسماء الله تعالى وما لا يجوز، وبناء على ذلك لا يجوز تسمية المخلوق بالقيوم لأنّ القيوم هو المستغنِي بنفسه عن غيره المفتقر إليه كل ما سواه وذلك مختص بالله لا يشركه فيه غيره، قال ابن القيم رحمة الله في النونية:

هذا ومن أوصافه القبيوم والقبيوم في أوصافه أمران  
إداهما القيوم قام بنفسه والكون قام به هما الأمران  
فال الأول استغناوه عن غيره والفقير من كل إليه الثاني  
وكذا لا يسمى المخلوق - بالرحمن - لأنّه بكثرة استعماله اسم الله تعالى  
صار علماً بالغلبة عليه مختصاً به كلفظ الجلالة فلا يجوز تسمية غيره به .  
وستلئ اللجنة الدائمة في الفتوى رقم ٨٩١١ عن ذلك وفيما يلي نص  
السؤال والجواب:

يسعدني أن أتحدث في رسالتى المتواضعة إلى سماحتكم فأنا أتحدث إلى واحد من أشهر الشخصيات الإسلامية في عالمنا الإسلامي وغيره أرجو أن يتسع صدركم الكبير لقراءة هذه السطور ولكل من الله جزيل الشكر والعرفان وجزاكم الله خيراً عنا .

(ذو الجلال والإكرام) اسم من أسماء الله الحسنى وهو تعظيم الله عن كل شيء وتزييه له وقد قرأت لسماحتكم رسالة مرسلة إلى العاهل السعودى وكتتم قد بدأتموها بقولكم «جلالة الملك» ألسنتم معنـى في أن الجلالـة للهـ وحدهـ وأنـ الملكـ اسـمـ منـ أـسـمـائـهـ الحـسـنـىـ لاـ يـجـوزـ تـسـمـيـةـ سـخـصـ بـهاـ أيـاـ كانتـ صـفـتـهـ وـشـخـصـيـتـهـ فـنـرجـوـ إـيـضـاحـ ذـلـكـ منـ سـماـحتـكـمـ حتـىـ لاـ يـقـعـ المـسـلـمـونـ فيـ إـثـمـ منـ جـرـاءـ تـنـزـيـهـ الـأـشـخـاصـ بـهـذـهـ الصـفـاتـ الـتـيـ اـخـتـصـهـاـ اللـهـ لنـفـسـهـ دـوـنـ غـيـرـهـ اللـهـمـ إـلـاـ «رـؤـوفـ رـحـيمـ» صـفـةـ لـسـيـدـنـاـ مـحـمـدـ صلـوةـ اللـهـ عـلـىـهـ وـبـرـهـ.

وفي نفس الوقت تصادفت تحت يدي وأنا أتصفح في المجلة العربية في العدد (٨٩) منها رسالة شكر من الأستاذ محمد النويصر رئيس المكتب الخاص للعاـهـلـ السـعـودـيـ إلىـ القـائـمـينـ عـلـىـ إـخـرـاجـ الـمـجـلـةـ وـهـ يـبـداـ رسـالـتـهـ بـقـولـهـ: (لـقـدـ تـسـلـمـ جـلـالـةـ مـوـلـايـ حـفـظـهـ اللـهـ خـطـابـكـمـ الـمـرـسـلـ وـبـهـ أـعـدـادـ المـجـلـةـ . . . )

الجواب: الحمد لله وحده والصلة والسلام على رسوله وآله وصحبه . . . وبعد إن كثيراً من الأسماء مشتركة بين الله تعالى وبين غيره من مخلوقاته في اللفظ والمعنى الكلي الذهني فتطلق على الله بمعنى يخصه تعالى ويليق بجلاله سبحانه وتطلق على المخلوق بمعنى يخصه ويليق به، فيقال مثلاً: الله حليم، وإبراهيم الخليل عليه الصلة والسلام حليم، وليس حلم إبراهيم كحلم الله، والله رءوف رحيم ومحمد صلـوةـ اللـهـ عـلـىـهـ وـبـرـهـ رءوف رحيم وليس رأفة محمد صلـوةـ اللـهـ عـلـىـهـ وـبـرـهـ ورحمته كرأفة الله بخلقه ورحمته والله تعالى جليل كريم ذو الجلال والإكرام على وجه الإطلاق، وكل نبي كريم جليل، وليس جلالـةـ كلـ نـبـيـ وـكـرـمـهـ كـجـلـالـةـ غـيرـهـ مـنـ الـأـنـبـيـاءـ وـكـرـمـهـ وـلـاـ مـثـلـ جـلـالـ اللهـ وـكـرـمـهـ بلـ لـكـلـ مـنـ الـجـلـالـةـ وـالـكـرـمـ ماـ يـخـصـهـ وـالـلـهـ تـعـالـىـ حـيـ، وـكـثـيرـ مـنـ مـخـلـوقـاتـهـ حـيـ، وـلـيـسـ حـيـاتـهـمـ كـحـيـاةـ اللـهـ تـعـالـىـ، وـالـلـهـ سـبـحـانـهـ مـوـلـيـ رسولـهـ مـحـمـدـ صلـوةـ اللـهـ عـلـىـهـ وـبـرـهـ وجـبرـيلـ وـصـالـحـ الـمـؤـمـنـينـ وـلـيـسـ مـاـ لـجـبـرـيلـ وـصـالـحـ الـمـؤـمـنـينـ مـنـ ذـلـكـ مـثـلـ مـاـ اللـهـ مـنـ الـوـلـاـيـةـ وـالـنـصـرـ لـرـسـوـلـ اللـهـ صلـوةـ اللـهـ عـلـىـهـ وـبـرـهـ . . . إلىـ غيرـ ذـلـكـ مـنـ الـأـمـثـلـةـ الـكـثـيرـةـ الـمـذـكـورـةـ فـيـ كـتـابـ اللـهـ وـسـنـةـ رـسـوـلـهـ صلـوةـ اللـهـ عـلـىـهـ وـبـرـهـ التـابـةـ عـنـهـ، وـلـاـ يـلـزـمـ مـنـ

ذلك تشبيه المخلوق بالخالق في الاسم أو الصفة، وأسلوب الكلام، وما احتف به من القرائن يدل على الفرق بين ما لله من الكمال في أسمائه وصفاته وما للمخلوقات مما يخصهم من ذلك على وجه محدود يليق بهم أ.هـ.  
وبهذا يتبين لنا أن حكم تسمية الخلق بأسماء الخالق فيه تفصيل عند اللجنة الدائمة للإفتاء:

- ١ - أن هناك أسماء خاصة لله لا يجوز أن يسمى غير الله بها، مثل: الله - الرحمن - الخالق - الباري - القديم، وضابط هذا النوع هو ما كان مسمى معيناً لا يقبل الشركة، أو ما كان في معنى عدم قبول الشركة كالخالق ونحوه.
  - ٢ - أنه إذا قصد بالاسم معنى الصفة فإنه لا يجوز أن يسمى العبد سواء كان محلـي بـ«أـلـ» - أو غير محلـي.
  - ٣ - أنه إذا لم يكن واحداً مما سبق فإنه يجوز أن يسمى به العبد ولو كان محلـي بـ«أـلـ» لأنـه معـنى كـلـي تـفاوت فـيه أـفرـادـهـ كـالـمـلـكـ وـالـعـزـيزـ وـالـجـبارـ.
- هـذا ما كـتبـهـ المـعاـصـرـونـ فـيـ هـذـهـ المـسـأـلةـ أـمـاـ الـفـقـهـاءـ السـابـقـوـنـ مـنـ أـصـحـابـ
- المـذاـهـبـ فـإـنـهـمـ قدـ تـكـلـمـواـ عـنـ المـسـأـلةـ فـيـ كـتـابـ الـأـيمـانـ مـنـ كـتـبـ الـفـقـهـ.
- وـنـظـرـاـ لـكـثـرـةـ الـأـقوـالـ فـيـهاـ فـإـنـيـ سـأـقـصـرـ عـلـىـ ذـكـرـ مـذـهـبـ الـحـنـابـلـةـ وـسـأـشـيرـ إـلـىـ مـرـاجـعـ بـقـيـةـ الـمـذاـهـبـ لـمـنـ أـرـادـ الـاستـزـادـةـ.

### ومذهب الحنابلة فيه تفصيل:

- ١ - هناك أسماء لا يسمى بها غير الله مثل: الله والقديم<sup>(١)</sup> الأزلـيـ

---

(١) اسم القديم لله ذكره الحنابلة وغيرهم من المعاصرـينـ وقدـ انـكـرـ شـيـخـ الـإـسـلـامـ هـذـهـ التـسـمـيـةـ فـيـ مـنـاهـجـ الـسـنـةـ الـتـبـوـيـةـ (١٢٣/٢)ـ وـابـنـ الـقـيـمـ فـيـ بـدـائـعـ الـفـوـائدـ (١٦٢/١)ـ.ـ وـاضـطـرـبـ كـلـامـ السـفـارـيـنـيـ فـيـ الـلـوـامـعـ فـاثـبـتـهـ اـسـمـاـهـ فـيـ (١/٣٨ـ)،ـ وـفـيـ صـ4ـ وـفـيـ صـ١٢٥ـ نـقـلـ عـنـ اـبـنـ الـقـيـمـ مـاـ يـؤـيدـ أـنـهـ لـيـسـ باـسـمـ وـسـكـتـ عـلـيـهـ.ـ وـانـظـرـ الـحـجـةـ فـيـ بـيـانـ الـمـحـجـةـ لـقـوـامـ الـسـنـةـ (١/٩٣ـ).

والاول الذي ليس قبله شيء، والآخر الذي ليس بعده شيء، وخلق  
الخلق، ورازق العالمين أو رب العالمين والعالم بكل شيء، ومالك يوم  
الدين ورب السماوات والأرض، والرحمن، والحي الذي لا يموت.

٢ - هناك أسماء لا تختص بالله سواء أكانت محللة بـ«أَل» أو غير  
محللة مثل: الرحيم، العظيم، الرب، الرازق، الخالق، الحي، القوي،  
فهي من الأسماء المشتركة<sup>(١)</sup>

ملاحظة: ما ذكرناه عن اسم الرحمن وأنه مختص بالله لا يسمى به  
غيره هو الصحيح من المذهب كما ذكر المرداوي في الإنصاف (٤/١١)  
ومشى عليه ابن قدامة في المغني (٤٥٢/١٣).

والقول الثاني: أن الرحمن ليس مختصاً بالله بل يسمى به غيره وهو الذي  
مشى عليه ابن قدامة في المقنع وفي كتابه الهادي أو عمدة الحازم في زوائد أبي  
القاسم ص (٢٤٣) واختاره ابن عبادوس في تذكرة وجذم به أبو الخطاب في  
الهداية والسامرائي في المستوعب وابن الجوزي في المذهب الأحمد ص (١٢٩).

وانظر المسألة في فقه الحنفية في:

شرح فتح القدير (٥/٦٣)، والبنية على الهدایة للعيّني (٦/١٤)،  
وحاشية أبي السعود المسماة بفتح الله المعين على شرح الكتز لمنلا مسكنين (٢/٢٩٣)  
، وبدائع الصنائع للكاساني (٤/١٣) والاختيار للموصلي (٤/٥٢).

وانظر في عدم جواز التسمية بالحق إذا كان معرفاً وجوازه إذا كان  
منكراً في حاشية ابن عابدين (٥/٤٨٢).

وانظر المالكية في:

منع الجليل لعليش (٣/٥)، والشرح الصغير للدردير (٢/١٩٨).

(١) هذا ما ذكره في مطالب أولي النهى شرح غاية المتنبي للرحمياني (٦/٣٥٨)، وانظر  
شرح الزركشي على الخرقى (٧/٨٧) والمغني (١٣/٤٥٢) وانظر توجيه الأقوال في  
المعن على المقنع لأبن المنجا (٦/٨١).

**والشافعية:**

معنى المحتاج للشربيني (٤/٣٢١) والأنوار لأعمال الأبرار للأديبي (٢/٢٦٣) والغرة البهية للشيخ زكريا النصاري في شرح منظومة ابن الوردي (١٠/٧٨) حيث يقول ابن الوردي:

تحقيق ما لم يجتب اليمين  
كالله والرحمن والإله  
لا إن نوى سواه كالرحيم  
والحق والخالق والجبار

بذكر الاسم الخاص لا تدفين  
وغالب وصفة الله  
والرب والعليم، والحكيم  
ورزاق ومن صفات الباري

ونختم حديثنا بما ذكره الحافظ ابن حجر في فتح الباري حيث قال:  
(المعروف عند الشافعية والحنابلة وغيرهم من العلماء أن أسماء الله ثلاثة  
أقسام:

أحداها: ما يختص بالله، كالجلالة، الرحمن، رب العالمين، فهذا  
ينعدد به اليمين إذا أطلق، ولو نوى به غير الله.

ثانياً: ما يطلق عليه وعلى غيره، لكن الغالب إطلاقه عليه، وأنه يقيد  
في حق غيره بضرب من التقييد، كالجبار، الحق، والرب، ونحوها.  
فالحلف به يمين، فإذا نوى به غير الله فليس بيمين.

ثالثها: ما يطلق في حق الله وفي حق غيره على حد سواء، كالحي،  
والمؤمن، فإن نوى به غير الله فليس بيمين، وإن نوى الله تعالى فوجهان) اهـ.

وانظر منهج ابن حجر في العقيدة وبدائع الفوائد لابن القيم (١/٦٤).

ثالثاً: ذكرنا أن من أنواع الإلحاد هو إنكار الأسماء أو الصفات،  
وكذلك تمثيل صفات الله بصفات خلقه ونقل نص فتوى الشيخ ابن عثيمين  
في هذه المسألة:

مثل الشيخ رحمه الله تعالى: عن أنواع التعطيل؟

فأجاب بقوله: - التعطيل نوعان:

الأول: تعطيل تكذيب وجحد، وهذا كفر. ومثاله رجل قال: إن الله

لم يستو على العرش . فهذا جحود وتكذيب ، لأن الله تعالى يقول : ﴿أَلْرَجَنْ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَ﴾ [طه: ٥] ومن كذب خبر الله فهو كافر .

الثاني : تعطيل تأويل ، وهذا هو معترك الخلاف بين العلماء هل يحكم على من عطل تأويلاً بالكفر أو لا؟ ومثاله رجل أثبت أن الله على العرش استوى لكن قال إن معناه استولى فهذا تعطيل تأويل لا يكفر به الإنسان ، ولهذا لا نكفر من فسر الاستواء بالاستيلاء .

وهذا النوع في الحقيقة فيه تفصيل : فأحياناً يكون الإنسان مبتدعاً غير كافر ، وأحياناً يكون مبتدعاً كافراً حسب ما تقتضيه النصوص الشرعية في ذلك .

- سئل الشيخ : ما حكم إنكار شيء من أسماء الله تعالى أو صفاته؟  
فأجاب بكتبه بقوله : الإنكار نوعان :

النوع الأول : إنكار تكذيب ، وهذا كفر بلا شك ، فلو أن أحداً أنكر اسماء الله ، أو صفة من صفاته الثابتة في الكتاب والسنّة ، مثل أن يقول ليس الله يد ، فهو كافر بإجماع المسلمين ، لأن تكذيب خبر الله ورسوله كفر مخرج عن الملة .

النوع الثاني : إنكار تأويل ، وهو أن لا يجحدها ولكن يؤولها وهذا نوعان :

الأول : أن يكون لهذا التأويل مسوغ في اللغة العربية ، فهذا لا يوجب الكفر .

الثاني : أن لا يكون له مسوغ في اللغة العربية ، فهذا موجب للكفر ، لأنه إذا لم يكن له مسوغ صار تكذيباً ، مثل أن يقول : ليس الله يد حقيقة ، ولا معنى النعمة ، أو القوة ، فهذا كافر ، لأن نفاهما نفياً مطلقاً فهو مكذب حقيقة ، ولو قال في قوله تعالى : ﴿بَلْ يَدُهُ مَبْشُوتَان﴾ [المائدة: ٦٤] المراد بيديه السماوات والأرض فهو كافر لأنه لا يصح في اللغة العربية ، ولا هو مقتضى الحقيقة الشرعية ، فهو منكر مكذب ولكن إن قال : المراد باليد

النعمة أو القوة فلا يكفر، لأن اليد في اللغة تطلق بمعنى النعمة قال الشاعر:

وكم لظلام الليل عندك من يد تحدث أن المانوية تكذب  
من «يد» أي: من نعمة، لأن المانوية يقولون: إن الظلمة لا تحدث  
الخير، وإنما تحدث الشر.

- وسئل الشيخ: ما حكم من يعتقد أن صفات الخالق مثل صفات  
المخلوق؟

فأجاب بقوله: الذي يعتقد أن صفات الخالق مثل صفات المخلوقين ضال، ذلك أن صفات الخالق لا تمثل صفات المخلوقين بنص القرآن الكريم قال الله تعالى: **«لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَنَّٰٰ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ»** [الشورى: ۱۱] ولا يلزم من تماثل الشيئين في الاسم أو الصفة أن يتماثلا في الحقيقة هذه قاعدة معلومة.

أليس للأدمي وجه. وللبعير وجه؟ اتفاقا في الاسم ولكن لم يتتفقا في  
الحقيقة وللجمل يد وللندرة يد، فهل اليدان متماثلان؟

الجواب: لا إذن لماذا لا تقول الله يَعْلَم وجهه، ولا يماثل أوجه المخلوقين. والله يد ولا تماثل أيدي المخلوقين؟! قال الله تعالى: **«وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقًّا فَدِرَهُ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْصَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالشَّمَاءُ مَطْوِيَتُ بِيَمِينِهِ»** [الزمر: ۶۷] وقال: **«يَوْمَ نَطْوِي السَّمَاءَ كَطْنَى أَتْسِحِلُ لِلْكُتُبِ»** [الأنبياء: ۱۰۴] هل هناك يد من أيدي المخلوقين تكون كهذه اليد؟ لا. إذن يجب أن نعلم أن الخالق لا يماثل المخلوق، لا في ذاته، ولا في صفاتاته **«لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَنَّا وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ»** ولذلك لا يجوز أبداً أن تخيل كيفية صفة من صفات الله، أو تظن أن صفات الله كمثل صفات المخلوق.



القاعدة الثامنة

قواعد في الأسماء الحسنة  
إضافة على ما ذكره المؤلف

الأسماء المقتنة، التي لا يصح فيها إطلاق اسم منها دون الآخر، مثل اسمي (القابض، الباسط)، واسمي (المقدم، المؤخر)، فهذه الأسماء تعد اسمين، لأن كل اسم منها يحمل معنى غير الآخر، لكنها تكون كااسم الواحد في المعنى، فلا يصح إفراد اسم عن الآخر في الذكر، لأن الاسمين إذا ذكرا معاً دل على عموم قدرته وتدبره، وأنه لا رب غيره، وإذا ذكر أحدهما لم يكن فيه هذا المدح، والله له الأسماء الحسنة، ليس له مثل السوء قط.

فلو قلت يا ضار، يا نافع يا مميت وأخبرت بذلك لم تكن مثنياً عليه ولا حاماً له حتى تذكر مقابلها وإلى هذا أشار ابن القيم في التونية:

بل يقال إذا أنتى بقارن  
إنفرادها خطر على الإنسان  
العرش عن عيب وعن نقصان  
هو نافع وكماله الأمان  
بم الباسط للفظان مقتربان  
مع رافع لفظان مزدوجان  
كما قد قال ذو العرفان  
بالمجرمين وجاه بذو نوعان

هذا ومن أسمائه ما ليس يفرد  
وهي التي تدعى بمزدوجاتها  
إذ ذلك موهم نوع نقص لرب  
كالمانع المعطي وكالضار الذي  
ونظير هذا القابض المقربون باس  
وكذا المعز مع المذل وخافض  
وحديث إفراد اسم متقم فموقوف  
ما جاء في القرآن غير مقيد

وانظر تعليق ابن الوزير في إثمار الحق ص(١٧٤).

القاعدة

٩ - ١٠

### القاعدة التاسعة

يجوز الإخبار عن الله بما لا يتضمن نقصاً كالقديم وواجب الوجود والذات وأنه باين من خلقه إذ باب الإخبار أوسع من باب الأسماء وقد سبق ذلك.



### القاعدة العاشرة

#### أسماء الله قديمة غير مخلوقة

أسماء الله قديمة غير مخلوقة: أسماء الله ﷺ هي أوصافه التي وصف بها نفسه، ووصفه ﷺ من كلامه، وكلامه غير مخلوق، فالأسماء الحسنى إذاً غير مخلوقة وما يدل على أن الأسماء الحسنى من كلام الله قول الرسول ﷺ: «أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك» وقد تقدم تخرير الحديث ويقول ابن القيم في شفاء العليل ص(٤٧٢): وقد دل الحديث على أن أسماء الله غير مخلوقة بل هو يتكلم بها وسمى بها نفسه ولهذا لم يقل: بكل اسم خلقته لنفسك ولو كانت مخلوقة لم يسألها بها فإن الله لا يقسم عليه بشيء من خلقه فالحديث صريح في أن أسماء الله ليست من فعل الآدميين وتسمياتهم اهـ.

ولا يعترض على هذا بأن بعض الأسماء لم ترد في القرآن وإنما وردت في السنة فقط وهي من ألفاظ الرسول ﷺ، لأننا نقول إن الحديث المتقدم دل على أن المسمى هو الله سواء كان هذا الاسم في كتابه أو علمه أحداً من خلقه، والذي ورد في السنة فقط هو من النوع الذي علمه الله

للرسول ﷺ والتسمية على هذا تكون من كلام الله ابتداء لا من كلام ولا من تسمية من بلغ وأدى.

وأهل السنة إذا قالوا: إن الأسماء الحسنى تابعة للذات لا يريدون بهذا أن الأسماء من صفات ذاته فحسب، وإنما يريدون أنها من صفات ذاته وقد تعلقت بها مشيئته، أي: أنه سمي نفسه بمشيئته وقدرته وقد قال في ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية: (والذين وافقوا السلف على أن كلامه غير مخلوق وأسماءه غير مخلوقة يقولون: الكلام والأسماء من صفات ذاته، لكن هل يتكلم بمشيئته وقدرته، ويسمى نفسه بمشيئته وقدرته؟ هذا فيه قولان! النفي هو قول ابن كلاب ومن وافقه، والإثبات قول أئمة الحديث والسنن).

وممن نص على أن الأسماء الحسنى من كلام الله شيخ الإسلام ابن تيمية فإنه قال: (والذي كان معروفاً عند أئمة السنة أحمد وغيره: الإنكار على الجهمية الذين يقولون: أسماء الله مخلوقة فيقولون: الاسم غير المسمى، وأسماء الله غيره، وما كان غيره فهو مخلوق، وهؤلاء هم الذين ذمهم السلف وغلظوا فيهم القول، لأن أسماء الله من كلامه، وكلام الله غير مخلوق، بل هو المتalking به، وهو المسمى لنفسه بما فيه من الأسماء) فعلى هذا يكون الإمام أحمد ومن يرى أن الأسماء من كلام الله ونحوه كلام الإمام الدارمي الذي بين أن قول المريسي بأن الأسماء الحسنى مخلوقة أصله قول الجهم بأن القرآن مخلوق وهذا من جملة الكلام، فرد عليهم قولهما إن كلام الله مخلوق ومنه القرآن والأسماء الحسنى.

وعلى أن الأسماء الحسنى غير مخلوقة مضى جماعة العلماء وأئمة السنة:

قال الإمام الشافعى: (من حلف باسم من أسماء الله فحيث فعل فيه الكفارة لأن اسم الله غير مخلوق).

وقال ابن هانئ: (سمعت أحمد بن حنبل - وهو مختلف عندي - فسألته عن القرآن فقال: من زعم أن أسماء الله مخلوقة فهو كافر).

وقال الإمام الدارمي : (وفيما ذكرنا - أي من الأدلة - بيان بين ودلالة قاطعة ظاهرة على إلحاد هؤلاء الملحدين في أسمائه المبتدعين أنها مخلوقة....) اهـ.

وقد صرخ الأئمة بتكفير من قال بخلق الأسماء الحسنة وذلك لما ظهرت بدع الجهمية في القول بخلق القرآن فكان قولهم بخلق الأسماء امتداداً لقولهم بخلق القرآن ، لأنهما من كلام الله تعالى .

وفي هذا المعنى يقول الإمام الدارمي : (فهذا الذي ادعوا في أسماء الله أصل كبير من أصول الجهمية التي بنوا عليها محتتهم) وقال قبلها : (وقد كان لإمام المرسي في أسماء الله مذهب كمذهبة في القرآن كان القرآن عنده مخلوقاً من قول البشر) وقال الإمام إسحاق بن راهوية : (أفضوا - أي جهمية - إلى أن قالوا : أسماء الله مخلوقة لأنه كان ولا اسم وهذا الكفر المحض) اهـ. من كتاب منهج أهل السنة لخالد بن نور (٣٩٦/٢).

وبهذه القاعدة نعرف أن أسماء الله لا يقال لها أنها غيره كما هو رأي الجهمية والمعتزلة فإنهم قالوا أن أسماء الله غير الله وكل ما هو غير الله فإنه مخلوق .

ولا يقال أن أسماء الله هي عين المسمى أو هي بمعنى أنها هي هو نفس ذاته كما هو قول الأشاعرة والماتريدية .

وقد فصل ابن أبي العز في المسألة فقال ص(٨٠):

وكذلك قولهم: الاسم عين المسمى وغيره؟ وطالما غلط كثير من الناس في ذلك وجهلوا الصواب فيه: فالاسم يراد به المسمى تارة ويراد به اللفظ الدال عليه أو على المسمى أخرى، فإذا قلت: قال الله كذا أو سمع الله لمن حمده، ونحو ذلك - فهذا المراد به المسمى نفسه وإذا قلت: الله اسم عربي، والرحمن اسم عربي، والرحمن من أسماء الله تعالى ونحو ذلك فالاسم هنا هو المراد لا المسمى ولا يقال غيره لما في لفظ الغير من الإجمال: فإن أريد بالمعايرة أن اللفظ غير المعنى فحق وإن أريد

أن الله سبحانه كان ولا اسم له حتى خلق لنفسه اسماً أو حتى سماه خلقه بأسماء من صنعهم، فهذا من أعظم الضلال والإلحاد في أسماء الله تعالى. وكذلك مسألة الصفة: هل هي زائدة على الذات أم لا؟ لفظها مجمل، وكذلك لفظ الغير فيه إجمال فقد يراد به ما ليس هو إياه وقد يراد به ما جاز مفارقه له.

ولهذا كان أنمة السنة رحمة الله تعالى لا يطلقون على صفات الله وكلامه أنه غيره، ولا أنه ليس غيره لأن إطلاق الإثبات قد يشعر أن ذلك مباين له وإطلاق النفي قد يشعر بأنه هو هو، إذ كان لفظ الغير فيه إجمال، فلا يطلق إلا مع البيان والتفصيل.

١ - فإن أريد به أن هناك ذاتاً مجردة قائمة بنفسها، منفصلة عن الصفات الزائدة عليها، فهذا غير صحيح.

٢ - وإن أريد به أن الصفات زائدة على الذات التي يفهم من معناها غير ما يفهم من معنى الصفة فهذا حق ولكن ليس في الخارج ذات مجردة عن الصفات بل الذات الموصوفة بصفات الكمال الثابتة لها لا تنفصل عنها وإنما يفرض الذهن ذاتاً وصفة كلاً وحده ولكن ليس في الخارج ذات غير موصوفة، فإن هذا محال ولو لم يكن إلا صفة الوجود، فإنها لا تنفك عن الموجود وإن كان الذهن يفرض ذاتاً وجوداً يتصور هذا وحده وهذا وحده لكن لا ينفك أحدهما عن الآخر في الخارج.

وقد يقول بعضهم: الصفة لا عين الموصوف ولا غيره، هذا له معنى صحيح وهو: أن الصفة ليست عين ذات الموصوف التي يفرضها الذهن مجردة بل هي غيرها وليس غير الموصوف بل الموصوف بصفاته شيء واحد غير متعدد.

فإذا قلت: أعوذ بالله، فقد عذت بالذات المقدسة الموصوفة بصفات الكمال المقدسة الثابتة التي لا تقبل الانفصال بوجه من الوجه.

وإذا قلت: أعوذ بعزّة الله فقد عذت بصفة من صفات الله تعالى ولم أعد بغير الله.

وهذا المعنى يفهم من لفظ الذات، فإن «ذات» في أصل معناها لا تستعمل إلا مضافة، أي: ذات وجود، ذات قدرة، ذات عز، ذات علم، ذات كرم إلى غير ذلك من الصفات، فذات كذا بمعنى صاحبة كذا: تأنيث ذو، هذا أصل معنى الكلمة، فعلم أن الذات لا يتصور انفصال الصفات عنها بوجه من الوجوه، وإن كان الذهن قد يفرض ذاتاً مجردة عن الصفات كما يفرض المحال.



القاعدة

١٢ - ١١

## القاعدة الحادية عشرة

من أسماء الله ما يكون دالاً على عدة صفات:

وقد سبق توضيح ذلك عند شرح كلام المؤلف في القاعدة الأولى.



## القاعدة الثانية عشرة

أسماء الله وصفاته مختصة به واتفاق الأسماء لا يوجب تماثيل المسميات وقد وضحتنا ذلك في حاشية القاعدة السابعة ص(١٨٢).







(الفصل الثاني)

الفصل الثاني

قواعد في صفات الله تعالى

القاعدة الأولى

صفات الله كلها صفات كمال لا نقص فيها بوجه من الوجه (١) كالحياة والعلم والقدرة والسمع والبصر والرَّحمة والعزَّة والحكمة والعلو والعظمة وغير ذلك (٢)... وقد دل على هذا (٣) السمع والعقل والفطرة.

• أَمَا السَّمْعُ: ف منه قوله تعالى: «لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ مُثْلُ السَّمْعِ وَلَهُ الْأَعْلَىٰ وَهُوَ أَمْرَنُ الْحَكِيمُ» (النحل: ٦٠).

(١) انظر بدائع التوارىد لابن القيم (١٥٨/١).

ويقول شيخ الإسلام تقله في الفتواوى (٧١/٦): الكمال ثابت له بل الثابت له هو أقصى ما يمكن من الأكمالية، بحيث لا يكون وجود كمال لا نقص فيه إلا وهو ثابت للرب - تبارك وتعالى - يستحقه بنفسه المقدسة اهـ.

مثال ذلك:

حياة الله فهي صفة كمال كما سبق، وكذلك علم الله محبيط بكل شيء قديم يقدم الذات ولم يسبق بجهل ولا يطرأ عليه نسيان ولا ذهول وعلمه باق بقاء الذات العلية ولا يوجد أحد يتضمن بهذا العلم.

نهاية هو وجه الكمال.

فالله له الكمال المطلق في جميع صفاتاته، والاشتراك اللغطي بين صفات الله وبين صفات المخلوق فهو إنما قبل أن تضاف صفة الله إلى الله، وصفة المخلوق إلى المخلوق وهو ما يسمى بالمطلق الكلي ولا وجود لها في الخارج وإنما يتصور في الذهن دون أن يعين علم الخالق أو علم المخلوق.

(٢) أدلة هذه الصفات مذكورة في كتب العقائد قاله المؤلف.

(٣) أي على كمال صفات الله وانظر هذه الأدلة في كتاب علو الله للدرويش ص ١٨ وص ٢١.

والمثل الأعلى: هو الوصف الأعلى<sup>(١)</sup>.

أما العقل: فوجبه أن كل موجود حقيقة<sup>(٢)</sup> فلا بد أن تكون له صفة<sup>(٣)</sup>، إما صفة كمال وإما صفة نقص<sup>(٤)</sup> والثاني<sup>(٥)</sup> باطل بالنسبة إلى الرب الكامل المستحق للعبادة ولهذا<sup>(٦)</sup> أظهر الله تعالى بظلال الوهية الأصنام باتصافها بالنقص والعجز فقال تعالى: ﴿وَمَنْ أَصَلَّ مِنْ يَدِنَا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَجِبُ لَهُ﴾<sup>(٧)</sup> ﴿إِنَّ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِيهِ غَنِيُّونَ﴾<sup>(٨)</sup> [الأحقاف: ٥].

وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يَخْلُقُونَ أَفَرَأَتُ عِزِّيْرَ أَخْيَلَوْهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يَمْتَهِنُونَ﴾<sup>(٩)</sup> [النحل: ٢١، ٢٠] وقال

(١) والشاهد من الآية هو قوله تعالى: ﴿رَبُّهُمُ الْكَلَّ الْأَكْلُ﴾ أي الوصف لأن المثل من بين إطلاقاته الوصف كما قال تعالى: ﴿مَنْتَلُ الْجَنَّةِ أَلَّى وَعْدَ الْمُتَقْوِنَ﴾ أي وصف الجنة وانظر في ذلك كتاب أمثال القرآن لعبد الرحمن حبنكة الميداني ص ٣٣ وللمثل معان أخرى ستدكرها في الملحقة.

(٢) احتراماً من الموجود الذهني وقد سبق بيان ذلك في القاعدة الثانية من قواعد الأسماء.

(٣) ذكر المؤلف الأدلة على ذلك في القاعدة الثانية من قواعد الأسماء.

(٤) هذه قسمة عقلية تامة إذ لا يوجد قسم ثالث ووجه القسمة أنها بين الكامل وهو الرب وبين الناقص وهو المخلوق، وهناك ما يسمى بالقسمة الاستقرائية المبنية على التتبع لكن العقل لا يمنع قسماً زائداً كتقسيم الأديان السماوية إلى ثلاثة، المنطق للمظفر ص ١١٥.

(٥) أي صفة النقص.

(٦) هذا هو الدليل على أن صفة النقص للرب باطل.

(٧) والشاهد من الآية أن هذه الأصنام لا قدرة لها على الخلق والإيجاد والإعدام والنفع والضر واستجابة الطلب وكلها صفات نقص.  
انظر تفسير الرازي (٦/٢٨).

(٨) وهذا أيضاً نقص وإنما جاز وصف الأصنام بالغلة وهي لا تليق إلا بالعقلاء لأنهم لما عبدوها ونزلوها منزلة من يضر ويتف适用 أن يقال فيها: إنها بمنزلة الغافل.

انظر التسهيل لعلوم الترتيل لابن جزيء الغناطي (٤/٧٤).

(٩) فوصفهم الله بالعجز لأمور:  
أ - أنهم لا يخلقون شيئاً قليلاً أو كثيراً بل هم يخلقون فكيف يخلقون مع افتقارهم في إيجادهم إلى الله.

ب - أنهم أموات لا يسمعون ولا يصررون ولا يعقلون شيئاً.

ج - هذه الأصنام لا تعلم متى يبعث عابدوها فهم سروا بين الكامل من جميع الوجوه =

عن إبراهيم وهو يتحجّج على أبيه: «يَأَبْتَ لِمْ تَبْدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يَبْصِرُ وَلَا يَعْنِي عَنْكَ شَيْئًا»<sup>(١)</sup> [مريم: ٤٢].

وعلى قومه: «فَقَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ شَيْئًا وَلَا يَضُرُّكُمْ أَفَلَمْ يَرَوْا مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ»<sup>(٢)</sup> [الأنبياء: ٦٦، ٦٧].

ثم إنّه قد ثبت بالحسن<sup>(٣)</sup> والمشاهدة<sup>(٤)</sup> أنَّ للمخلوق صفات كمال

والناقص الذي لا شيء له من أوصاف الكمال، وفي الآية تهمّ بالمرشّكين الذين عبدوا من لا يحسن ولا يشعر.

انظر تفسير السعدي (٥٣/٣)، تفسير الصابوني (١٢٢/٢).

وقال ابن القيم في النوبة ص ٩٠:

عبدوا الحجارة في رضى الشيطان  
والله عاب المرشّكين بأنهم  
ونعم عليهم كونها ليست  
بخالقة وليست ذات نطق بيان  
فأبان أن الفعل والتوكيل من  
أوثانهم لا شك مفقودان

ملاحظة: استدلّ شيخ الإسلام بهذه الآية على بطلان قول القرامطة في استدلالهم على مذهبهم بصحّة سلب النقيضين وأنه لا يلزمهم التشبيه إلا إذا كان نفيهما عن محل قابل لهم أما الذي ليس بقابل لها فلا يلزمهم ذلك فالجمادات التي ليس فيها إحساس لا يقال إنها حية ولا ميّة فأجاب شيخ الإسلام بأن العرب يصفون الجماد بالحياة والموت كما في قوله تعالى: «أَتَوْتُ عَيْرَ أَعْيَالَوْ» وأن ما ذكره هو اصطلاح للفلاسفة المتأثرين انظر شرح التدرّبية لفالح آل مهدي ص ٨٥ وشرح الشيخ ابن عثيمين المخطوط ص ٨٣. وانظر تفسير المشائين في مناهج البحث عند مفكري الإسلام د. سامي الشار، والأجوبة المرضية ص ٨٤.

(١) أي لم تعبد أصناماً ناقصة في ذاتها، وفي أفعالها فلا تسمع ولا تبصر ولا تملك لعبادها نفعاً ولا ضراً بل لا تملك لأنفسها شيئاً فهذا برهان جلي دال على أن عبادة الناقص في ذاته وأفعاله مستقيمة عقلاً وشرعياً ودل تبيّنه وإشارته إلى الذي يجب ويعتنى عبادة من له الكمال الذي لا ينال العبد نعمة إلا منه.

تفسير السعدي (٢٠٤/٣).

(٢) في هذه الآية يوحي إبراهيم عليه السلام بالمرشّكين ويعلن لهم أن هذه الأصنام لا تستحق العبادة لأنها لا تفع ولا تضر.

تفسير السعدي (٢٨٨/٣)، تفسير المراغي (٥٠/١٧).

(٣) الحسن خمسة أشياء هي: السمع والبصر واللمس والشم والذوق.

انظر حاشية النفحات للجاوبي على شرح المحلي لورقات إمام الحرمين ص ٢٨. وقيل إن هناك حاسة سادسة تدرك بها عوارض النفس كالجوع والعطش والشبع والأصلح ما عليه العامة وهو الخمس ذكر ذلك أبو البقاء الكفووي في الكلبات ص ٥٤.

(٤) المشاهدة نوع من الحسن وهذا من الإطباب بذكر الخاص بعد العام المتبيّه على فضله =

وهي من الله تعالى فمعطي الكمال أولى به<sup>(١)</sup>.

\* وأما الفطرة: فلأنّ النّفوس السليمة<sup>(٢)</sup> مجبولة<sup>(٣)</sup> مفطورة<sup>(٤)</sup> على محبة الله وتعظيمه وعبادته<sup>(٥)</sup>.

وهل تُحِبُّ وَتُعْظِمُ وَتَغْبُدُ إِلَّا مَنْ عَلِمَ أَنَّهُ مُتَّصِفٌ بِصَفَاتِ الْكَمَالِ الْأَنَفَةِ بِرِبِّيْتِهِ وَأَلْوَهِيْتِهِ؟

وإذا كانت الصّفة نَقْصاً لَا كَمَالَ فِيهَا: فَهِيَ مُمْتَنَعَةٌ<sup>(٦)</sup> فِي حَقِّ اللَّهِ تَعَالَى كَالْمَوْتِ وَالْجَهَلِ وَالنُّسْيَانِ وَالْعَجَزِ وَالْعَمَى وَالضَّمْمِ وَنَحْوُهَا<sup>(٧)</sup> لِقَوْلِهِ تَعَالَى: «وَتَوَكَّلَ عَلَى الْحَقِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ» [الفرقان: ٥٨].

---

حتى كأنه ليس من جنسه وهذا بناء على الراجح عند الأصوليين أن عطف الخاص على العام ليس تخصيصاً.

وقال السيوطي في نظمه في البلاغة:

وذكر خاص بعد ذي عموم منبهًا بفضل المعلمون  
كعطف جبريل وميكال على ملائكة قلت وعكته جلا  
انظر شروح التلخيص (٢١٧/٢)، شرح عقود الجمان (٢٣٩/١)، والبلاغة لحفني  
ناصف ص ١٦٧.

(١) هنا يسمى بقياس الأولوية وسيأتي في الملحق تقرير هذه القاعدة.

(٢) أما النفوس الغريضة بالشهابات والتخرصات فإنهم يكرهون فطرهم وعقولهم على قبول المحال المتناقض انظر الفتوى (٤/٦٠).

وقال شارح الطحاوية ص ٩٥: (أودع الله في الفطرة الإنسانية التي لم تتنفس بالجمود والتعطيل، ولا بالتشبيه والتمثيل، أنه سبحانه الكامل في أسمائه وصفاته وأنه الموصوف بما وصف به نفسه ووصفه به رسوله، وما خفي عن الخلق من كماله أعظم وأعظم مما يعرفونه منه).

(٣) أي مخلوقة، من الجبل يعني الخلق.  
انظر تفسير ابن عاشور (٢٢/٢٨)، ونزهة القلوب في تفسير غريب القرآن للمسجستانى ص ١٩٨.

(٤) الفطر أصله الشق طولاً، وفطر الله الخلق هو إيجاده الشيء وخلقهم.  
مفردات الراغب (٤٩٤/٢)، والبرهان في غريب القرآن لحسن الحبشي ص ٣٢٤.

(٥) ما لم تغير الفطر وتتطور بشبه خارجية.

(٦) ممتنعة عقلأً وشرعاً.

(٧) والظلم والعطش والبكاء والحزن والأكل والشرب.

انظر شرح التدميرية لفلاح آل مهدي ص ٢٩٠.

وقوله عن موسى: «فَكَتَبْ لَا يَضُلُّ رَقِيًّا وَلَا يَسْنَى»<sup>(١)</sup> [طه: ٥٢] قوله: «وَمَا كَانَ اللَّهُ بِغَرِيرٍ»<sup>(٢)</sup> «مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ» [فاطر: ٤٤] قوله: «أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ»<sup>(٣)</sup> سَمِعُهُمْ وَجْهُوْهُمْ بَلْ وَرِسْلَنَا لِدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ» [الرَّحْمَن: ٨٠] وقال النبي ﷺ في الدجال: «إِنَّهُ أَغْوَرْ وَإِنَّ رَبَّكُمْ لَنِسَ بِأَغْوَرِ»<sup>(٤)</sup> وقال: «أَيُّهَا النَّاسُ ازْبَعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ فَإِنَّكُمْ لَا تَذَعُونَ أَصْمَمْ وَلَا غَائِبًا»<sup>(٥)</sup>.

(١) قال ابن فارس في مجلل اللغة (٤/٨٦٦): (النسوان: الترك، قال الله جل وعز: «سُوَا اللَّهُ فَلَا يَسْمِعُ») اهـ.

وسئل الشيخ ابن عثيمين في «مجموع فتاوى ورسائل» (٣٥٤ - ٥٦/٣) السؤال التالي: هل يوصف الله تعالى بالنسوان؟ فأجاب رحمه الله تعالى بقوله: للنسوان معنian: أحدهما: الذهول عن شيء معلوم، مثل قوله تعالى: «رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذنَا إِنْ تَرَيَنَا أَوْ أَنْظَأَنَا» - ومثل الآية التي أتى بها المؤلف هنا ثم قال: - وعلى هذا فلا يجوز وصف الله بالنسوان بهذا المعنى على كل حال.

والمعنى الثاني للنسوان: الترك عن علم وعمد مثل قوله تعالى: «فَلَمَّا سُوَا مَا ذَكَرْنَا بِهِ فَتَحَنَّا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَيْءٍ» الآية، ومثل قوله تعالى: «وَلَقَدْ عَاهَنَا إِلَّا مَادِمَ وَنَفِيلْ فَنَسَى وَلَمْ يَجِدْ لَهُ عَزِيزًا»<sup>(٦)</sup> على أحد القولين وهذا المعنى من النساء ثابت لله عز وجل، قال الله تعالى: «فَذَوَّلُوا بِمَا تَرَيَتُمْ لِهَمَّ يَوْمَكُمْ هَذَا إِنَّا سَبَّبْكُمْ».

وتركه سبحانه للشيء صفة من صفاته الفعلية الواقعه بمشيته التابعة لحكمته والتصوص في ثبوت الترك وغيره من أفعاله المتعلقة بمشيته كثيرة معلومة وهي دالة على كمال قدرته وسلطانه، وقيام هذه الأفعال به سبحانه لا يماثل قيامها بالمخلوقين وإن شاركه في أصل المعنى، كما هو معلوم عند أهل السنة: اهـ. باختصار.

(٢) الشاهد من الآية أن الله نفى عن نفسه العجز.

(٣) الشاهد أن الله نفى عن نفسه الصمم.

(٤) رواه البخاري برقم (٧١٣١) كما في طبعة التوضيح شرح الجامع الصحيح للسيوطى (٤١٥٠/٩).

ورواه مسلم برقم (٢٨٢٥) كما في طبعة المفہوم للقرطبي (٦٧/٧).

والشاهد من الحديث نفي العمى عن الله.

وقال القرطبي في المفہوم (٧/٢٦٧):

الله ليس بأعور وهذا تنبيه للعقل القاصرة أو الغافلة على أن من كان ناقصاً في ذاته، عاجزاً عن إزالة نقصه، لم يصلح لأن يكون إلهاً لعجزه وضعفه، ومن كان عاجزاً عن إزالة نقصه كان أعجز عن نفع غيره وعن مضرته.

(٥) رواه البخاري في صحيحه برقم (٤٢٠٥) كما في الفتح (٧/٥٣٧)، ورواه مسلم في =

وقد عاقب الله تعالى الواصفين له بالنقص كما في قوله تعالى: ﴿وَقَالَتِ  
الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ<sup>(١)</sup> عَلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلَيَسْتُوا بِمَا  
فَعَلُوا<sup>(٢)</sup> بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوتَانِ يُنْفَقُ كُلُّ  
شَاءٍ﴾ [المائدة: ٦٤] وقوله: ﴿لَئِنْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الظَّرِيفِ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَلَكُنْ  
أَغْنِيَةً سَنَكْتُبُ مَا قَالُوا وَقَاتَلُوكُمُ الْأَنْبِيَاءَ يُغَيِّرُ حَقًّا وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَابَ  
الْحَرِيقِ﴾<sup>(٣)</sup> [آل عمران: ١٨١].

ونَزَّهَ نَفْسَهُ عَمَّا يَصِفُونَهُ بِهِ مِنَ النَّقَاصِ فَقَالَ سَبَّاحَهُ: ﴿سَبِّحْنَاهُ رَبِّكَ رَبِّ  
الْعَزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ<sup>(٤)</sup> وَسَلَّمَ عَلَى الْمُرْسَلِينَ<sup>(٥)</sup>﴾.

﴿وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ<sup>(٦)</sup>﴾ [الصافات: ١٨٠، ١٨٢] وقال تعالى: ﴿مَا  
أَنْهَدَ اللَّهُ مِنْ وَلَيْرٍ وَمَا كَانَ مَعْمَلاً مِنْ إِلَهٍ إِنَّمَا لَذَعَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَّ  
بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ سُبْحَنَ اللَّهُ عَمَّا يَصِفُونَ<sup>(٧)</sup>﴾<sup>(٨)</sup> [المؤمنون: ٩١].

صحيحه كما في شرح التوسي (٣٥/١٧).

والشاهد من الحديث أن الرسول ﷺ نهى عن الله الصنم لأن الله سميع وهو قريب مع العبد.  
ومعنى (اربعوا) أي ارفعوا وأمسكوا عن الجهر.

انظر عن الباري على البخاري لصديق حسن خان (٢٧٩/٥).

وقال أنور الكشميري في فيض الباري على البخاري (١٣٤/٤): ليس في الحديث  
النهي عن الجهر بل فيه كونه لغوا لأن الذي تدعونه أقرب إليكم من حل الوريد أهـ.

(١) أي عن الخير والإحسان والبر.

(٢) هذا دعاء عليهم بجنس مقالتهم لأن كلامهم متضمن وصف الله الكريم بالبخل وعدم  
الإحسان فجازاهم بأن كان هذا الوصف منطبقاً عليهم فكانوا أبغض الناس وأقلهم  
إحساناً وأسوأهم ظناً بالله وهذا هو الشاهد من الآية.

انظر تفسير السعدي (١/٥٠٠).

(٣) أي أن الله سمع ما قالوه وأنه سيكتبه ويحفظه مع أفعالهم الشنيعة وهو قتلهم الأنبياء  
الناصحين وأنه سيعاقبهم على ذلك أشد المقربة.  
السعدي (١/٢٩٨).

(٤) لسلامتهم من الآفات والذنوب، وسلامة ما وصفوا به فاطر الأرض والسماءات.  
والشاهد أن الله نزع نفسه عما يصفونه به فهو المقدس عن النقص المحمود بكل كمال.  
السعدي (٤/٢٧٧).

(٥) الشاهد من الآية أن الله نزع نفسه عما يصفونه من الشريك والولد.  
تفسير فتح البيان لصديق حسن خان (٩/١٤٦).

وإذا كانت الصفة كمالاً في حال: ونقصاً في حال لم تكن جائزة في حق الله ولا ممتنعة على سبيل الإطلاق، فلا ثبت له إثباتاً مطلقاً ولا تُنفي عنه نفياً مطلقاً بل لابد من التفصيل: فتجوز في الحال التي تكون كمالاً، وتمتنع في الحال التي تكون نقصاً وذلك كالمكر والكيد والخداع<sup>(١)</sup> ونحوها... وهذه الصفات تكون كمالاً إذا كانت في مقابلة من يعاملون الفاعل بـمثيلها؛ لأنها حينئذ تدل على أنَّ فاعلها قادر على مقابلة عدوه بـممثل فعله أو أشدَّ. وتكون نقصاً في غير هذه الحال<sup>(٢)</sup> ولهذا لم يذكرها الله تعالى

(١) المكر والكيد والخداع ألفاظ متقاربة ومعناها هو التوصل بالأسباب الخفية إلى الإيقاع بالشخص فيوصل الشر والأذى بالغير خفية وبغة.

ولهذا عندما مكر اليهود بعيسي عليه السلام وأرادوا قتله مكر الله بهم وألقى الشبه على من أراد أن يقتله فقتل ورفع الله عيسى إليه فسلم من مكرهم. وكذلك عندما كاد إخوة يوسف له فإن الله كاد ليوسف، وخلص منهم أخيه في قصة صواع الملك بطريقة منتظمة من السماء، فالله أسد الكيد لنفسه وليس هذا ظلماً. انظر تفسير الطبرى (٢٨٩/٣)، والفتاوى (٧/١١١).

وسينأتي في الملحق تفصيل هذه المسألة.

وليس مكر الله كمكر المخلوق.

انظر تفصيل ابن القيم للمسألة في مختصر الصواعق ص. ٢٨٨.

(٢) أي إذا فعلت بمن لا يستحق العقوبة كانت ظلماً له وإذا فعلت بمن يستحق العقوبة كانت عدلاً ولهذا قال شيخ الإسلام في الفتوى (٧/١١):

وكذلك ما ادعوا أنه مجاز في القرآن كلفظ «المكر» و«الاستهزاء» و«السخرية» المضاف إلى الله وزعموا أنه مسمى باسم ما يقابل على طريق المجاز وليس كذلك بل مسميات هذه الأسماء إذا فعلت بمن لا يستحق العقوبة كانت ظلماً له وأما إذا فعلت بمن فعلها بالمجني عليه عقوبة له بمثل فعله كانت عدلاً. كما قال تعالى: ﴿كَذَلِكَ كَذَلِكَ لَيُوسُفَ﴾ فكاد له كما كاد إخوه لما قال له أبوه: ﴿لَا تَقْصُنْ رَبِّكَ عَلَى إِخْرَيْكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيْنَدَا﴾ وقال تعالى: ﴿أَتَتْهُمْ بِكِيدَنَةَ كَيْدَا ﴿٦٥﴾ زَأِكَدَ كَيْدَا ﴿٦٦﴾﴾ وقال تعالى: ﴿وَمَكَرُوا مَكَرُوا مَكَرُوا مَكَرُوا وَمُمْ لَا يَمُرُورُكَ ﴿٦٧﴾ فَأَشْلَزَ كَيْكَ سَكَ عَنْبَةَ مَكْرِمَ أَنَا دَمَرَتْهُمْ وَقَوْمَهُمْ لَمَعِينَ ﴿٦٨﴾﴾ وقال تعالى: ﴿أَلَيْكَ يَمِرُورُكَ الْمُطَرَّعَنَ وَمَنْ الْمُؤْمِنَينَ فِي الْصَّدَقَتِ وَالَّذِي لَا يَجِدُونَ إِلَّا جَهَدُهُ فَيَسْرُونَ وَتَهُمْ سَبَرَ اللَّهُ يَنْهُمْ﴾ ولهذا كان الاستهزاء بهم فعلاً يستحق هذا الاسم أهـ.

وانظر الحجة في بيان المحجة للأسبهانى (١٦٨/١).

من صفاته على سبيل الإطلاق وإنما ذكرها في مقابلة من يعاملونه ورسله بمثلها كقوله تعالى: «وَيَسْكُنُونَ وَيَنْكِرُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَنْكِرِينَ» [الأنفال: ٢٠] وقوله تعالى: «إِنَّمَا يَكْدِرُونَ كَذَّابًا وَأَكْدُ كَذَّابًا» [الطارق: ١٥، ١٦] وقوله: «وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَيْنِنَا سَفَرْتُمُوهُمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ وَأَنْتُمْ لَهُمْ إِنَّكُمْ كَذَّابُوْمِنْ مَتَّيْنَ» [الأعراف: ١٨٣، ١٨٢] وقوله: «إِنَّ الْمُتَنَاهِينَ يَخْتَدِعُونَ اللَّهُ وَهُوَ خَدِيلُهُمْ» [النساء: ١٤٢] وقوله: «وَإِذَا حَلَوْا إِلَى شَيْطَانِيْنِ فَالْوَالَا إِنَّمَا مَعَكُمْ إِنَّمَا تَنْخَنُ شَهْرَيْنَ اللَّهُ يَسْتَهِيْنُ بَرْزَانَ» [البقرة: ١٥، ١٤].

ولهذا لم يذكر الله أنه خان من خانوه فقال تعالى: «وَإِنْ يُرِيدُوا خَيَانَكَ فَنَقْدَ خَانُوا اللَّهَ مِنْ قُلُّ فَأَنْكَنَ مِنْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِ حِكْمَةُ» [الأنفال: ٧١] فقال: «فَأَنْكَنَ مِنْهُمْ» ولم يقل: فخانهم؛ لأن الخيانة خدعة في مقام الاتّمام وهي صفة ذات مطلقاً<sup>(١)</sup>.

وبذا عُرف أن قول بعض العوام: (خان الله من يخون) مُنكَرٌ فاحش يجب ألئهي عنه.

### ملحق القاعدة الأولى

ذكرنا في الحاشية على القاعدة الأولى أننا سنفصل بعض المسائل وهي:

- ١ - معنى المثل الأعلى.
- ٢ - قياس الأولوية.
- ٣ - تفسير المكر والكيد والخداع.

**أولاً: معنى المثل الأعلى**  
يطلق المثل على عدة أمور:

- ١ - تشبيه شيء بشيء لوجود عنصر تشابه أو تماثل بينهما.

(١) والشاهد من الآيات أن هذه صفات تدل على أن الله يفعلها مقيدة ولهذا كانت كمالاً في هذه الحالة.

(٢) أي ليست كمالاً حتى لو في مقابلة العدو.

٢ - المثل بمعنى النموذج من ذي أفراد متعددة لنوع من الأنواع أو عمل من الأعمال أو سنة من سنن الله نظراً إلى التشابه الموجود بين أفراد النوع الواحد.

٣ - تطلق كلمة المثل ويراد منها وصف الشيء كآلية التي ذكرها المؤلف والآلية التي جثنا بها في الحاشية.

انظر أمثال القرآن للميداني ص(١٩) وما بعده، والأمثال في القرآن للدكتور محمد جابر العلواني ص(٢٥) وما بعده، وأمثال الحديث للدكتور عبد المجيد محمود ص(٧٩)، وأمثال الحديث للرامهرمزي طبعة الدار السلفية في بومباي.

وأما المثل الأعلى ففيه خمسة أبوال:

- الأول: أن المثل الأعلى هو كلمة الإخلاص لا إله إلا الله.
- الثاني: أنه الإخلاص والتوحيد.
- الثالث: أنه ما ضربه الله لنفسه من الأمثال كقوله تعالى: «اللَّهُ نُورٌ أَنَّمَاءَتْ وَالْأَرْضَ» [النور: ٣٥].
- الرابع: أنه هو الأطيب والأفضل والأحسن والأجمل وذلك التوحيد والإذعان له بأنه لا إله إلا الله وهو قول إمام المفسرين ابن حجر الطبرى.
- الخامس: أنه الصفة العليا، والمثل كثيراً ما يرد بمعنى الصفة وقد رجح هذا القول شمس الدين ابن القيم فقال: (المثل الأعلى يتضمن الصفة العليا وعلم العالمين بها ووجودها العلمي، والخبر عنها وذكرها وعبادة الله بواسطة العلم والمعرفة القائمة بقلوب عابديه وذاكريه بها).

انظر: مختصر الصواعق للموصلي ص(١٦)، وشرح الطحاوية ص(٩٦) والقواعد الكلية لليربكان ص(٢٩٣).

ثانياً: قياس الأولوية

ذكرنا في الملحق أن القاعدة التي ذكرها المؤلف وهي أن للمخلوق

صفات كمال وهي من الله فمعطي الكمال أولى يسمى بقياس الأولوية وذلك أن القياس ثلاثة أنواع كما ذكر المؤلف في شرح الواسطية (٩٨/١): القياس ينقسم إلى ثلاثة أقسام: قياس شمول، وقياس تمثيل، وقياس أولوية فهو ~~غير~~ لا يقاس بخلقه قياس تمثيل ولا قياس شمول.

١ - **قياس الشمول:** هو ما يعرف عندنا بالعام الشامل لجميع أفراده بحيث يكون كل فرد منه داخلاً في مسمى ذلك اللفظ ومعناه فمثلاً إذا قلنا الحياة فإنه لا تقاد حياة الله تعالى بحياة الخلق لأن الكل يشمله اسم «حي».

٢ - **قياس تمثيل:** بمعنى أن نجعل ما يثبت للخالق مثل ما يثبت للملحق.

٣ - **قياس الأولوية:** وهذا يقول العلماء أنه مستعمل في حق الله لقوله تعالى: **﴿وَلَهُ الْمُثَلُ أَعْظَمُ﴾** [النحل: ٦٠] بمعنى كل صفة كمال ف الله تعالى أعلاها السمع والبصر والعلم والقدرة والحياة والحكمة وما أشبهها موجودة في المخلوقات لكن الله أعلاها وأكملها ولهذا أحياناً تستدل بالدلالة العقلية من زاوية القياس بالأولى فمثلاً نقول: العلو صفة كمال في المخلوق فإذا كان صفة كمال في المخلوق فهو في الخالق من باب أولى وهذا دائماً نجده في كلام العلماء.

إذاً يمتنع القياس بين الله وبين الخلق للتبيان بينهما وإذا كنا في الأحكام لا نقيس الواجب على الجائز أو الجائز على الواجب ففي باب الصفات بين الخالق والمخلوق من باب أولى. لو قال لك قائل: الله موجود والإنسان موجود وقال وجود الله كوجود الإنسان بالقياس فنقول لا يصح لأن وجود الخالق واجب وجود الإنسان ممكن.

فلو قال: أقيس سمع الخالق على سمع المخلوق نقول: لا يمكن، سمع الخالق واجب لا يعتريه نقص وهو شامل لكل شيء وسمع الإنسان ممكن إذ يجوز أن يولد الإنسان أصم والمولود سمعياً يلحقه نقص السمع

وسمعه محدود إذاً: لا يمكن أن يقاس الله بخلقه فكل صفات الله لا يمكن أن تمقاس بصفات خلقه لظهور التبيان العظيم بين الخالق وبين المخلوق اهـ.

وقال ابن القيم في مفتاح دار السعادة (٤٧٥/٢): كل كمال ثبت للمخلوق غير مستلزم للنقص فخالقه ومعطيه إياه أحق بالاتصال به وكل نقص في المخلوق فالخالق أحق بالتنزه عنه كالكذب والظلم والسفه والعيب بل يجب تنزيهه رب تعالى عن الناقص والعيب مطلقاً وإن لم يتزه عنها بعض المخلوقين اهـ.

ويعبر عن هذه القاعدة بأكثر من صيغة :

• الأولى: أن يقال: إذا كانت نفس المخلوق وهو محدثة ناقصة متصفه بأنها حية عالمـة قادرة سمعية بصيرة فإنـ ربـ المـعبودـ الأولـ والأـخرـ والظاهرـ والباطـنـ أولـيـ بـأنـ يـكونـ حـيـاـ عـالـمـاـ قادرـاـ سمـيعـاـ بصـيراـ.

• الثانية: أن يقال: إذا كان سلبـ الصـفـاتـ مثلـ الـحـيـاـةـ وـالـعـلـمـ وـالـسـمـعـ والـبـصـرـ يـعـتـبرـ نـقـصـاـ فـلـأـنـ يـعـتـبرـ ذـلـكـ نـقـصـاـ فـيـ الـخـالـقـ أـولـيـ.

• الثالثة: أن يقال إذا كانت الغفلة عيبـاـ وـنـقـصـاـ فـيـ الـمـخـلـوقـ الـمـرـبـوبـ النـاقـصـ بـذـاهـتـهـ فـلـأـنـ تـكـونـ نـقـصـاـ فـيـ حـقـ الـخـالـقـ الـمـدـبـرـ الـغـنـيـ بـذـاهـتـهـ أـولـيـ.

بـقـيـ أـنـ ذـكـرـ أـمـراـ مـهـمـاـ فـيـ هـذـهـ الـقـاعـدـةـ وـهـوـ أـنـ يـشـرـطـ فـيـ الـكـمـالـ

الثـابـتـ بـقـيـاسـ الـأـولـىـ:

١ - كـونـهـ كـمـالـاـ وـجـودـيـاـ إـذـ لـاـ كـمـالـ فـيـ الـعـدـمـ الـمـحـضـ.

٢ - كـونـهـ مـمـكـنـ الـوـجـودـ فـيـ خـارـجـ الـذـهـنـ إـذـ مـاـ لـيـسـ كـذـلـكـ فـهـوـ فـيـ حـكـمـ الـعـدـمـ إـذـ الـمـجـرـدـاتـ الـعـقـلـيـةـ لـاـ وـجـودـ لـهـاـ فـيـ الـخـارـجـ.

٣ - أـنـ يـكـونـ لـاـ نـقـصـ فـيـ بـوـجـهـ مـنـ الـوـجـوهـ فـلـأـنـ كـانـ فـيـ نـقـصـ لـمـ يـنـسـبـ إـلـىـ رـبـ الـعـالـمـيـنـ كـالـنـوـمـ وـالـأـكـلـ فـإـنـ كـمـالـ فـيـ الـإـنـسـانـ لـكـنهـ لـاـ يـنـسـبـ إـلـىـ اللـهـ لـمـ يـسـتـلـزـمـهـ مـنـ عـدـمـ كـمـالـ الـحـيـاـةـ.

٤ - أـنـ يـكـونـ غـيرـ مـسـتـلـزـمـ لـلـعـدـمـ فـلـأـنـ اـسـتـلـزـمـهـ لـمـ يـوـصـفـ بـهـ كـالـنـوـمـ فـإـنـهـ مـسـتـلـزـمـ لـعـدـمـ الـحـيـاـةـ اـهـ. مـنـ الـقـوـاعـدـ الـكـلـيـةـ لـلـأـسـمـاءـ وـالـصـفـاتـ لـلـبـرـيـكـانـ.

وقال شيخ الإسلام في درء تعارض العقل والنقل (١/٣٠) :  
ومثل هذه الطرق هي التي كان يستعملها السلف والأئمة في مثل هذه  
المطالب كما استعمل نحوها الإمام أحمد، ومن قبله وبعده من أئمة أهل  
الإسلام ويمثل ذلك جاء القرآن في تقرير أصول الدين في مسائل التوحيد  
والصفات والمعاد ونحو ذلك .

وقال شيخ الإسلام في بيان تلبيس الجهمية (٢/٥٤٣) ثم احتج الإمام  
أحمد بحجة أخرى من الأقىسة العقلية قال :

فمن ذلك : قال الإمام أحمد : (وجدنا كل شيء أسفلاً منه مذموماً)  
يقول الله جل ثناؤه : ﴿إِنَّ الظُّفَرَيْنَ فِي الدَّرَكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَنْ يَمْحَدْ لَهُمْ  
نَعْيِهِ﴾ (٦٩) وقال : ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا رَبَّنَا أَرْنَا الَّذِي أَنْهَانَا مِنَ الْجِنِّ وَالْأَنْوَافِ  
بِجَاهَتِهِمْ أَقْدَامَنَا لِيَكُونَا مِنَ الْأَسْفَلِ﴾ (٧٠) اهـ .

وهذه الحجة من باب (قياس الأولى) وهو أن السفل مذموم في  
المخلوق حيث جعل الله أعداءه في أسفل سافلين وذلك مستقر في فطر  
العباد، حتى إن أتباع المضلين طلبوا أن يجعلوهم تحت أقدامهم ليكونوا من  
الأسفلين وإذا كان هذا مما ينزعه ويقدس عنه المخلوق ويوصف به المذموم  
المعيب من المخلوق فالرب تعالى أحق أن ينزعه ويقدس عن أن يكون في  
السفل أو يكون موصوفاً بالسفل هو أو شيء منه أو يدخل ذلك في صفاته  
بوجه من الوجوه بل هو العلي الأعلى بكل وجه اهـ . وذكر شيخ الإسلام في  
كتابه المذكور أمثلة أخرى مهمة على هذه القاعدة وأتي بفوائد تستحق  
الرحلة إليها إلى أبعد مكان فلتطلب من مكانها .

### ثالثاً: تفسير المكر والكيد والخداع:

سئل الشيخ ابن عثيمين هل يوصف الله بالمكر؟ وهل يسمى به؟  
فأجاب: لا يوصف الله تعالى بالمكر إلا مقيداً فلا يوصف الله تعالى به  
وصفاً مطلقاً قال الله تعالى: ﴿أَفَأَمْنَأْ مَخْرَ اللَّهُ فَلَا يَأْمَنْ مَخْرَ اللَّهِ إِلَّا  
الْقَوْمُ الْغَسِيرُونَ﴾ (١١).

ففي هذه الآية دليل على أن الله مكرًا والمكر هو التوصل إلى إيقاع الخصم من حيث لا يشعر ومنه جاء في الحديث الذي أخرجه البخاري «الحرب خدعة».

فإن قيل: كيف يوصف الله بالمكر مع أن ظاهره أنه مدوم؟ .

قيل: إن المكر في محله محمود يدل على قوة الماكر وأنه غالب على خصميه ولذلك لا يوصف الله به على الإطلاق فلا يجوز أن تقول (إن الله ماكر) وإنما تذكر هذه الصفة في مقام ويكون مدحًا مثل قوله تعالى: ﴿وَيَسْكُنُونَ وَيَسْكُرُونَ اللَّهَ﴾ وقوله: ﴿وَمَكَرُوا مَكَرًا وَمَكَرْنَا مَكَرًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ﴾ ومثل قوله تعالى: ﴿أَفَأَمْنَا مَكَرَ اللَّهَ﴾ ولا تنفي عنه هذه الصفة على سبيل الإطلاق بل إنها في المقام التي تكون مدحًا يوصف بها، وفي المقام التي لا تكون مدحًا لا يوصف بها .

وكذلك لا يسمى الله به فلا يقال: إن من أسماء الله الماكر والمكر من الصفات الفعلية لأنها تتعلق بمشيئة الله سبحانه .

ويقول الشيخ ابن عثيمين في شرح الواسطية (١/٢٩٠) فإن قلت: ما هو تعريف المكر والكيد والمحال؟

فإن تعريفه عند أهل العلم: أنه التوصل بالأسباب الخفية إلى الإيقاع بالخصم يعني أن توقع بخصمك بأسباب خفية ما يدرى عنها .

هذا هو الكيد وهو في محله صفة كمال وفي غير محله صفة نقص لكنه في غير محله له اسم آخر وهو الخيانة ويدرك أن علي بن أبي طالب عليه السلام لما بارز عمرو بن ود والفائدة من المبارزة أنه إذا غلب الذي منا انكسرت قلوب الآخرين قالوا: هذا صاحبنا الذي اخترناه للمبارزة وهو أشجعنا غالب .

لا شك أن قلوبهم تنكسر وتضعف شوكتهم فلما بارزه عمرو بن ود وخرج صرخ علي: ما خرجت لأبارز رجلين، هنا عمرو بن ود التفت وظن أن هناك واحداً خرج معه فلما التفت ضربه علي عليه السلام على رقبته حتى أطاح برأسه!

هذا خداع لكنه جائز ويحمد عليه لأنه في موضعه فإن هذا الرجل ما خرج ليكرم علي بن أبي طالب وبهته ولكنه خرج ليقتله فقال علي: أنا عندي ما هو أعظم من قتلك ففعل هذه الفعلة، المهم: أن المكر والكيد والخداع في محله مدح.

الخلاصة: أن نقول: إن المكر والكيد والخداع والمحال من صفات الله الفعلية التي لا يوصف بها على سبيل الإطلاق لأنها تكون مدحًا في حال وذمًا في حال.

يوصف بها حين تكون مدحًا ولا يوصف بها إذا لم تكن مدحًا. فلا نقول: (الله خير الماكرين) (خير الكاذبين) وإنما نقول: (الله ما كر بمِن يمْكِر به خادع لمن يخادعه) والاستهزاء من هذا الباب لا يصح أن نخبر عن الله بأنه مستهزئ على الإطلاق لأن الاستهزاء نوع من اللعب ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَتَهَزَّ لَعِبَتْ﴾ [الدخان: ٣٨] لكن في مقابلة من يستهزئ به يكون كمالاً اهـ. بتصرف.



## القاعدة الثانية

## باب الصفات أوسع من باب الأسماء

وذلك لأن كل اسم مُتضمن لصفة، كما سبق في (القاعدة الثالثة من قواعد الأسماء) ولأن من الصفات ما يتعلق بأفعال الله تعالى وأفعاله لا مُنتهي لها. كما أن أقواله لا مُنتهي لها قال الله تعالى: «وَلَوْ أَنَّا فِي الْأَرْضِ  
مِنْ شَجَرَةٍ أَفْلَمُ وَالْبَحْرُ يَعْدُمُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَنْجَرٍ تَمَّا نَفَدَتْ كُلَّكُمْ إِنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ  
عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿١﴾» [القمان: ٢٧].

(١) قال السعدي في تفسيره (١١٤/٤):

«وَلَوْ أَنَّا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَفْلَمُ وَالْبَحْرُ» يكتب بها «يَعْدُمُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَنْجَرٍ»  
مداداً يستمد بها، لتكسرت تلك الأقلام ولتفني ذلك المداد و «تَمَّا نَفَدَتْ كُلَّكُمْ إِنَّ اللَّهَ»  
وهذا ليس مبالغة لا حقيقة له بل لما علم تبارك وتعالى أن العقول تقاصر عن الإحاطة  
بعض صفاته وعلم تعالى أن معرفته لعباده أفضل نعمة أنعم بها عليهم، وأجل منبة  
حصلوها وهي لا تمكن على وجهها ولكن ما لا يدرك كله، لا يترك كله فنبههم تعالى  
على بعضها تبيهاً تستير به قلوبهم، وتنشر له صدورهم ويستدلون بما وصلوا إليه إلى  
ما لم يصلوا إليه ويقولون كما قال أفضليهم وأعلمهم بربه: «لَا نَحْصِي ثَنَاءً عَلَيْكَ، أَنْتَ  
كَمَا أَنْتَ عَلَى نَفْسِكَ» وإلا فالامر أجمل من ذلك وأعظم. وهذا التمثيل من باب  
تقريب المعنى الذي لا يطاق الوصول به إلى الأفهام والأذهان وإن فالأشجار وإن  
تضاعفت على ما ذكر أضعافاً كثيرة والبحور لو امتدت بأضعاف مضاعفة فإنه يتصور  
نفادها وانقضائها لكونها مخلقة.

وأما كلام الله تعالى، فلا يتصور نفاده بل دلنا الدليل الشرعي والعتلي على أنه لا نفاد  
له ولا مُنتهي فكل شيءٍ ينتهي إلا الباري وصفاته: «وَلَمَّا إِلَى رَبِّكَ الشَّتَّنَ ﴿٣﴾» وإذا  
تصور العقل حقيقة أوليته تعالى وأخريته وأن كل ما فرضه الذهن من الأزمان السابقة  
مهما تسلسل الفرض والتقدير فهو تعالى قبل ذلك إلى غير نهاية وأنه مهما فرض الذهن  
والعقل من الأزمان المتأخرة وتسلسل الفرض والتقدير وساعد على ذلك من ساعد  
بنبه ولسانه فالله تعالى بعد ذلك إلى غير غاية ولا نهاية والله في جميع الأوقات يحكم

ومن أمثلة ذلك أن من صفات الله تعالى المَجِيء والإِتِيَانُ والأَخْذُ  
والأَمْسَاكُ وَالْبَطْشُ<sup>(١)</sup> إلى غير ذلك من الصفات<sup>(٢)</sup> التي لا تُحصى... كما  
قال تعالى: «وَجَاءَ رَبَّكُمْ»<sup>(٣)</sup> [الفجر: ٢٢] وقال: «هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ يَاْتِيَهُمْ  
اللهُ فِي ظَلَّمٍ مِّنَ الْعَسْكَارِ»<sup>(٤)</sup> [البقرة: ٢١٠] وقال: «فَأَنْذِهُمُ اللَّهُ يَدْعُوهُمْ»<sup>(٥)</sup> [آل  
عمران: ١١] وقال: «وَمُسِكُ السَّكَّاءَ أَنْ تَقْعَ عَلَى الْأَرْضِ إِلَّا يَاْذِنُهُ»<sup>(٦)</sup> [الحج: ٦٥]  
وقال: «إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَتَدِيدُ»<sup>(٧)</sup> [البروج: ١٢] وقال: «بُرِيَّدَ اللَّهُ

= وينكلم ويقول ويفعل كيف أراد وإذا أراد لا مانع له من شيء من أقواله وأفعاله فإذا  
تصور العقل ذلك عرف أن المثل الذي ضربه الله لكلامه ليدرك العباد شيئاً منه وإن  
فالامر أعظم وأجل اهـ.

(١) الصفات التي ذكرها المؤلف صفات فعلية.

(٢) ذكر المؤلف في الأمثلة الصفات الفعلية إلا مثلاً واحداً فقد أتى بالصفة الذاتية الفعلية وهي الإرادة في قوله تعالى: «بُرِيَّدَ اللَّهُ يَحْكُمُ الْيَتَمَّرَ» فأصل صفة الإرادة ذاتية فعلية لكن الآية التي استشهد بها هي الإرادة التي ترافق المحبة فتكون هي صفة فعلية أيضاً.

قال الشيخ خليل بن هراس في كتابه ابن تيمية السلفي ص ١٢٦:  
فكلامه قد يحيى الجنس حادث الأفراد، وكذلك فعله وإرادته ونحو ذلك اهـ.  
وقال في ص ١١١:

ومن الصفات ما هي قد يحيى الجنس ولكن تحدث في ذاته تعالى آحاده وذلك مثل العلم  
والإرادة والكلام اهـ.

وقال خالد بن نور في منهج أهل السنة (٥١٠/٢):  
أهل السنة يشيرون إرادة أزلية ذاتية وإرادات مستقبلية فعلية اهـ.

(٣) الشاهد: إثبات المَجِيء.

(٤) الشاهد: إثبات الإِتِيَانُ.

(٥) الشاهد: إثبات الأَخْذُ.

(٦) الشاهد: إثبات الأَمْسَاكُ.

(٧) الشاهد: إثبات البَطْشُ.

ملاحظة: هذه الصفة لم يذكرها الشيخ علوى السقا في كتابه الجامع لصفات الله حيث ذكر في المقدمة ص ١٢ أنه أحصى جميع الصفات الفعلية، فتكون هذه الصفة  
ما يستدرك على كتابه.

وقد ذكر هذه الصفة د. مروان القيسى في كتابه معالم التوحيد ص ١٦٧.

**يَكُنْ أَيْسَرَ وَلَا يُبِدِّلْ يَكُنْ الْمُسَرَّ**<sup>(١)</sup> [البقرة: ١٨٥] **وَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «يُنْزَلُ  
رِبَّنَا إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا»**<sup>(٢)</sup>.

فَنَصِيفُ اللَّهِ تَعَالَى بِهَذِهِ الصِّفَاتِ عَلَى الْوَجْهِ الْوَارِدِ وَلَا نُسَيِّمُهُ بِهَا فَلَا  
نَقُولُ إِنْ مِنْ أَسْمَاهُ: **الْجَائِي وَالْآتِي وَالْأَخِذُ وَالْمُفْسِكُ وَالْبَاطِشُ وَالْمُرِيدُ  
وَالنَّازِلُ**، وَنَحْوُ ذَلِكَ إِنْ كُنَّا نُخْبِرُ بِذَلِكَ عَنْهُ وَنَصِيفُهُ بِهِ<sup>(٣)</sup>.



- 
- (١) الشاهد إثبات صفة الإرادة وهي الإرادة الشرعية الدينية لأنها مرادفة للمحبة، انظر الروضۃ الندية شرح الواسطیة لزید بن فیاض ص ٨٠.
- (٢) الحديث في الصحيحين كما في الجمع بين الصحيحين للحمیدي (٧٨/٢)، والجمع بين الصحيحين لأبي حفص الموصلي (٢٩٠/١)، وجامع الأصول لابن الأثير (١٣٨/٤).
- (٣) وقد سبق أن باب الإخبار أوسع من باب الأسماء فالله لا نسميه بالمرید لكن نخبر عنه أنه يرید وكذا الإخبار عنه بالصانع والقدیم.  
وانظر مدارج السالکین (٤١٥/٣).

القاعدة الثالثة

صفات الله تنقسم إلى قسمين: ثبوتية وسلبية

فالثبوتية: ما أثبته الله تعالى لنفسه في كتابه أو على لسان رسوله ﷺ وكلها صفات كمال لا نقص فيها بوجه من الوجوه كالحياة والعلم والقدرة والاستواء على العرش والنزول إلى السماوات الدنيا والوجه واليدين ونحو ذلك<sup>(١)</sup>... فيجب إثباتها الله تعالى حقيقة<sup>(٢)</sup> على الوجه اللائق به، بدليل السمع والعقل.

• أما السمع: فمثبه قوله تعالى ﴿يَكُبِّرُ الَّذِينَ مَا مَأْتُوا بِإِيمَانٍ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالصِّكْرَبِ الَّذِي أَنْزَلَ مِنْ قَبْلٍ وَمَنْ يَكْفُرُ بِإِيمَانِهِ وَكُلُّهُو وَرَسُولُهُ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعِيْدًا﴾<sup>(٣)</sup> [النساء: ١٣٦] فالإيمان بالله يتضمن: الإيمان بصفاته، والإيمان بالكتاب الذي نزل على رسوله يتضمن: الإيمان بكل ما جاء فيه من صفات الله، وكون محمد ﷺ رسوله يتضمن: الإيمان بكل ما أخبر به عن مرسله وهو الله ﷺ.

(١) جمع المؤلف في الأمثلة بين الصفات الذاتية والصفات الفعلية.

(٢) أراد المؤلف بكلمة الحقيقة تأكيد إثبات الصفة لله ونفي التأويل الذي يقول به أهل التعطيل ولم يرد بذلك أن حقيقة اليد للجارية فتكون يد الله فيها لحم وعظم وعصب كما يزعم أهل الباطل بل إن المتكلمين أنفسهم عبروا بهذه الكلمة في الصفات التي أثبتوها كما ذكر الباقلاني في الإنصاف ص ٣٦ والجويني في الإرشاد ص ٧٩ ولشيخ الإسلام بحث موعب في الفتاوى (٦/٢٥١) ومواطن أخرى من كتابه.

(٣) الشاهد من الآية أن الله أمر بـ:

أ - الإيمان به وهو يتضمن الإيمان بصفاته.

ب - الإيمان بكتبه وهو يتضمن الإيمان بكل ما جاء فيه من الصفات.

ج - الإيمان بالرسول ﷺ وهو يتضمن الإيمان بالصفات التي أخبرنا بها.

• وأما العقل: فلأن الله تعالى أخبر بها عن نفسه وهو أعلم بها من غيره وأصدق قيلاً وأحسن حديثاً من غيره، فوجب إثباتها له كما أخبر بها من غير تردد، فإن التردد في الخبر إنما يتأتى حين يكون الخبر صادراً من يجوز عليه الجهل أو الكذب أو العي<sup>(١)</sup> بحيث لا يفصح بما يريد وكل هذه العيوب الثلاثة ممتنعة في حق الله عز وجل فوجب قبول خبره على ما أخبر به.

وهكذا نقول فيما أخبر به النبي ﷺ عن الله تعالى فإن النبي ﷺ أعلم الناس بريه وأصدقهم خبراً وأنصحتهم إرادةً وأفضحهم بياناً<sup>(٢)</sup> فوجب قبول ما أخبر به على ما هو عليه.

**والصفات السلبية:** ما نفاه الله سبحانه عن نفسه في كتابه أو على لسان رسوله ﷺ وكلها صفات نقص في حقه. كالموت والثوم والجهل والنسيان والعجز والتعب.

فيجب نفيها عن الله تعالى لما سبق، مع إثبات ضدها على الوجه الأكمل وذلك لأنّ ما نفاه الله تعالى عن نفسه فالمراد به بيان انتقامه لثبت كمال ضده لا لمجرد نفيه<sup>(٣)</sup> لأنّ النفي ليس بكمال إلّا أن يتضمن ما يدل على الكمال وذلك لأنّ:

(١) بين المؤلف أن التردد في الخبر له ثلاثة أسباب:

- أ - الجهل كما لو أخبرني أحد يجوز أن يكون جاهلاً فإني أتردد في قبول خبره.
- ب - الكذب.

ج - العي بحيث لا يفصح بما يريد، وزاد المؤلف في شرح الواسطية (١٠٢/١) حسن القصد.

وهذه الأربعية منفية عن خبر الله ورسوله ﷺ.

(٢) قوله العلم: فضده الجهل.

وقوله الصدق: ضده الكذب.

وقوله أفصح: فضده العي.

أي المنفية مأخوذة من السلب أي النفي وعكسه الإثبات ولإمام ابن القيم تفصيل لذلك سنذكره في الملحق.

(٣) ذكر هذه القاعدة شيخ الإسلام في التدميرية ص ٥٧.

- النفي عدم، والعدم ليس بشيء فضلاً عن أن يكون كمالاً.  
 - ولأن النفي قد يكون لعدم قابلية الم محل له فلا يكون كمالاً كما لو  
 قلت: «الجِدَارُ لا يَظْلِم»<sup>(١)</sup>.

- وقد يكون للعجز عن القيام به فيكون نقصاً<sup>(٢)</sup> كما في قول الشاعر:  
**قُبَيْلَةُ لَا يَغْدِرُونَ بِذَمَّةٍ وَلَا يَظْلِمُونَ النَّاسَ حَبَّةً خَرَدِيلٍ**  
 وقول آخر:

**لَكِنْ قَوْمِي وَإِنْ كَانُوا ذُوِي حَسَبٍ لَيُسَا مِنَ الشَّرِّ فِي شَيْءٍ وَإِنْ هَانَا**<sup>(٣)</sup>  
 مثال ذلك: قوله تعالى: «وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ الَّذِي لَا يَمُوتُ» [الفرقان: ٥٨]  
 فنفي الموت عنه يتضمن كمال حياته.  
 مثال آخر: قوله تعالى: «وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا» [الكهف: ٤٩] فنفي الظلم  
 عنه يتضمن كمال عدله.

مثال ثالث: قوله تعالى: «وَمَا كَانَ اللَّهُ يُعِجزُ عَنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ  
 وَلَا فِي الْأَرْضِ» [فاطر: ٤٤] فنفي العجز عنه يتضمن كمال علمه وقدرته ولهذا  
 قال بعده: «إِنَّمَا كَانَ عَلَيْهَا قَبِيرًا» [فاطر: ٤٤] لأن العجز سببه إما  
 الجهل<sup>(٤)</sup> بأسباب الإيجاد وإما قصور القدرة عنه، فلكمال علم الله تعالى  
 وقدرته لم يكن ليُعِجزَه شيء في السموات ولا في الأرض.

(١) فإن هذا ليس مدحًا لأن الجدار لا يقبل الظلم.

(٢) ذكر ذلك المؤلف في تقرير التدمرية ص ٥٢ قال: إن النفي إن لم يتضمن كمالاً - فقد يكون لنقص الموصوف لعجزه عنه كما لو قيل عن شخص عاجز عن الانتصار لنفسه  
 من ظلمه: (إنه لا يجوزي السنة بالسيئة) فإن نفي مجازاته السنة بمثلها ليس لكمال  
 عفوه ولكن لعجزه عن الانتصار لنفسه حينئذ يكون نفي ذلك عنه نقصاً وذلةً لا كمالاً  
 ومدحًا.

وانظر شرح الطحاوية ص ٥٣.

(٣) قد ذكرنا تحقيق هذين البيتين والخلاف فيما ومحل الشاهد في الملحق.

(٤) ذكر المؤلف أن سبب العجز هو:

أ - الجهل بأسباب الإيجاد.

ب - قصور القدرة عن الإيجاد.

وبهذا المثال: علمنا أن الصفة السلبية قد تتضمن أكثر من كمال<sup>(١)</sup>.

### ملحق القاعدة الثالثة

ذكرنا أننا ستكلم في الملحق عن بعض المسائل وهي:

- ١ - الصفات السلبية التي ذكرها ابن القيم.
- ٢ - تحقيق يبين ذكرهما المؤلف.

#### أولاً: الصفات السلبية:

تكلم الإمام ابن القيم في النونية عن أقسامها فقال ص(٢٢٨) من طبعة

العمير:

اجعله داخل كفة الميزان  
أولى لدى الميزان بالرجحان  
كلا نوعيه ذو برهان  
أيضاً في كتاب الله موجودان  
أيضاً في كتاب الله مذكوران  
عنه هما نوعان معقولان  
نوعان معروfan أما الثاني  
الشقيق بدون إذن المالك الديان  
نسبوا إليه عابدو الصلبان

فاسمع إذا توحيد رسول الله ثم  
مع هذه الأنواع وانظر أيها  
توحيدهم نوعان قولي وفعلي  
فال الأول القولي ذو نوعين  
إحداهما سلب ذا نوعان  
سلب الناقص والعيوب جميعها  
سلب لمتصل ومنفصل مما  
سلب الشريك مع الظاهير مع  
وكذلك سلب الزوج والوالد الذي

(١) والخلاصة أن النفي يتضمن ثلاثة أقسام:

- أ - نفي لا يتضمن نقصاً ولا مدحاً لعدم القابلية.
- ب - نفي يتضمن نقصاً كما سبق في قول الشاعر.
- ج - نفي يتضمن كمالاً كنفي الصفات عن الله مع ثبوت كمال ضدها بل قد يكون النفي يتضمن أكثر من كمال.

وانظر أمثلة أخرى لهذه القاعدة في التدمرية لشيخ الإسلام مع شرح فالح آل مهدي ص ١٣٤ ، وتقريب التدمرية للمؤلف ص ٥٢.

لنا سوى الرحمن ذي الغفران  
 وصف العيوب وكل ذي نقصان  
 ينفي اقتدار الخالق المنان  
 وعزوب شيء عنه في الأكوان  
 وحمد الله ذي الإنفان  
 لا يبعثون إلى معاد ثان  
 من إله قادر ديان  
 فما له والظلم للإنسان  
 الغيوب ظاهر البطلان  
 لا يعتريه قط من نسيان  
 وهو رزاق بلا حسابان  
 هو أول الأنواع في الأوزان  
 التشبه والتّمثيل والنكران  
 إن المتشبه عابد الأواثان  
 إن المعطل عابد البهتان  
 فهو النسب لمشرك نصراني  
 فهو الكفور وليس ذا إيمان

ويقول الشيخ عبد العزيز السلمان في الأستلة والأجوبة على الواسطية

ص : ١٣

ما ينزع عنه الله ينقسم إلى قسمين متصل ومنفصل:

مثال المتصل كالنوم والإعياء والتّعب واللغوب والموت والجهل  
 والظلم والغفلة والنسيان وعن احتياجاته إلى طعام ورزق، وضابط هذا القسم  
 ما ينافض ما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله ﷺ في كل ما يضاد  
 الصفات الكاملة .

والقسم الثاني: المنفصل وضابطه: تنزيهه عن أن يشاركه أحد من

وكذلك نفي الكفاء أيضاً والولي  
 والأول التنزيه للرحمن عن  
 كالموت والإعياء والتّعب الذي  
 والنوم والنسنة التي هي أصله  
 وكذلك العبث الذي تنفيه حكمه  
 وكذلك ترك الخلق إهمالاً سدى  
 كلا ولا أمر ولا نهي عليهم  
 وكذلك ظلم عباده وهو الغني  
 وكذلك غفلته تعالى وهو علام  
 وكذلك النسيان جل إهاننا  
 وكذلك حاجته إلى طعم ورزق  
 هذا وثاني نوعي السلب الذي  
 تنزيهه أو صفات الكمال له عن  
 لسان نشه وصفه بصفاتنا  
 كلا ولا نخليه من أوصافه  
 من مثل الله العظيم بخلقه  
 أو عطل الرحمن من أوصافه

الخلق في شيء من خصائصه التي لا تكون لغيره، وذلك كالزوجة والشريك والكفؤ والظهير والشفيع بدون إذن الله والولي من الذل، فكل ذلك ينزع عنه الله جل وعلا وتقديس اهـ.



ثانياً: تحقيق البيتين اللذين ذكرهما المؤلف:

١ - قول الشاعر:

قبيلة لا يغدرون بذمة ولا يظلمون الناس حبة خردل

الشاعر هو: النجاشي الحارثي وهو قيس بن عمرو بن مالك من بني حارث بن كعب<sup>(١)</sup>، وقد ولد الشاعر في الجاهلية وموطنه في نجران باليمن<sup>(٢)</sup>. وكان فيما روي ضعيف الدين وذكر أنه شرب الخمر في رمضان فجلد على مائة جلد<sup>(٣)</sup>.

رواية البيت:

البيت روی بوجهین:

الأول: ما ذكره المؤلف وهي التي في الإصابة للحافظ ابن حجر نسخة دار إحياء التراث العربي (٥٨٣/٣) وقد ذكر هذه الرواية ابن قتيبة في الشعر والشعراء (٣٣١/١)، وابن القيم في الصواعق المرسلة (٥٠٦/٢).

والثاني: قبيلته.

أي من غير تضليل.

(١) سبط الآلهي بمعرفة عبد العزيز الميمني (٨٩/٢).

(٢) تاريخ الأدب لبروكلمان القسم الأول ص ٢٣٢.

(٣) خزانة الأدب للبغدادي (٧٦/٤) وشرح أبيات مغني اللبيب للبغدادي أيضاً (١٩٦/٥) وقد ذكر هذه القصة الحافظ ابن حجر في الإصابة (٣٨٧/٦) ط. دار الكتب العلمية والشنبطي في الدرر اللوامع على معجم الهاوام (١٥٧/٥). وكذا في حاشية أمالى ابن الشجاعي (١٦٧/٢). ط. الخانجي.

وهذه موجودة في الإصابة لابن حجر، نسخة دار الكتب العلمية ت:  
عادل عبد الموجود (٣٨٨/٦) وهي في نسخة العقد الفريد لابن عبد ربه كما  
سيأتي مع استبدال كلمة (لا يخفرون) بدلاً من لا يغدرون وذكرها المؤلف  
في تلخيص الحموي ص ٥٤.

ملاحظة: قد يكون في هذه الكلمة تصحيف.

سبب البيت:

تذكر كتب الأدب في سبب البيت أن النجاشي هجا بني العجلان رهط  
تميم بن مقبل فاستعدوا عليه عمر بن الخطاب وقالوا: يا أمير المؤمنين إنه  
هجانا، قال: وما قال فيكم؟ قالوا: قال:

إذا الله عادى أهل لؤم ورقة      فعادى بني عجلان رهط ابن مقبل  
قال عمر: هذا رجل دعا فإن كان مظلوماً استجيب له وإن لم يكن  
مظلوماً لم يستجب له.

قالوا: فإنه قد قال بعد هذا:

تبيلته لا يخفرون بذمة      ولا يظلمون الناس حبة خردل  
قال عمر: ليت آن الخطاب مثل هؤلاء. قالوا: فإنه يقول بعد هذا:  
ما سمي العجلان إلا لقولهم      خذ القumb واحلب أيها العبد واعجل  
قال عمر: سيد القوم خادمهم بما أرى بهذا يأساً<sup>(١)</sup>.

هكذا ذكر ابن عبد ربه إلأ أن للقصة تكملاً وهي أن عمر رضي الله عنه حاكم  
بعد ذلك حسان بن ثابت في هذه القضية ووقف مع تميم بن مقبل فهد عمر  
النجاشي على هذا الهجاء وقال له: إن عدت قطعت لسانك<sup>(٢)</sup>.

وأما الحافظ ابن حجر فقد ذكر في ترجمة تميم بن مقبل بيتاً زائداً  
وهو:

(١) العقد الفريد (٦/١٦٧).

(٢) الشعر والشعراء لابن قتيبة (١/٣٣١).

## أولئك أولاد الهجاء وأسرة اللثيم ورمحط العاجز المتنسلل

فقال عمر: أما هذا فلا أذرك عليه فحبسه وضربه<sup>(١)</sup> وبذلك يظهر لنا كذب ما قاله بروكلمان في حق حسان بن ثابت وأنه نفر غلوه في السباب فنهاه عمر عن الهجاء<sup>(٢)</sup>.

الشاهد من البيت:

أن النجاشي الشاعر لم يقصد بهذا البيت مدح بني العجلان بل أراد أن يذمهم ويصفهم بالعجز كما ذكر ذلك ابن عبد ربه<sup>(٣)</sup>.

فإن قيل إن عمر بن الخطاب لم يفهم من هذا البيت الهجاء كما نقلناه سابقاً وقال: لا أرى بهذا أساساً فالجواب:

١ - أن عبد ربه الذي اقتصر على القصة في المجلد السادس هو الذي ذكر أن هذا البيت يراد به الذم في المجلد الثاني من كتابه ص ٣٣٢.

٢ - إن عمر ~~فهي~~ أخذ ذلك على ظاهره ثم تبين له أن هذا الظاهر غير مراد كما ذكرنا سابقاً والعبرة بذلك والله أعلم.

٣ - قول الآخر:

لكن قومي وإن كانوا ذوي حسب ليسوا من الشر في شيء وإن هنا  
قائل هذا البيت هو: قريط بن أنيق (كلاهما بالتصغير) وذكر البغدادي  
أن التبريزي قال في شرح الحمامة أنه شاعر إسلامي ثم ذكر البغدادي: أنه  
تتبع كتب الشعراء وتراجمهم فلم يظفر له بترجمة<sup>(٤)</sup>.  
أما أبو تمام فقال إنها لبعض شعراء بلعنبر<sup>(٥)</sup>.

(١) الإصابة لابن حجر (٤٩٦/١)، ط - دار الكتب العلمية.

(٢) تاريخ الأدب لبروكلمان (١/٢٢٣).

(٣) العقد الفريد (٣٣٢/٢).

(٤) شرح أبيات مغني اللبيب (٨٧/١) وخزانة الأدب (٤٤٦/٧).

(٥) شرح المرزوقي على الحمامة (٢٢/١) والإعلام للزرکلي (١٩٥/٥).

والبيت ذكره أبو تمام في أول الحماسة<sup>(١)</sup>.

رواية البيت:

روي البيت بوجهين:

الأول: ذوي حسب كما ذكر المؤلف وهي التي في نسخة التبريزى فى شرحه على الحماسة<sup>(٢)</sup>.

الثانى: ذوي عدد وهى التي في بقية النسخ<sup>(٣)</sup>، ومشى عليها البغدادى وابن القيم فى الصواعق.

الشاهد من البيت:

اختلقو في مراد الشاعر على قولين:

الأول: أن الشاعر أراد بهذا البيت وصف قومه بالذلة والعجز لا الحلم والخشية وهذا هو قول ابن عبد ربه<sup>(٤)</sup> والأعلم الشنتمرى<sup>(٥)</sup> وأبى القاسم الفارسي<sup>(٦)</sup> والإمام ابن القيم<sup>(٧)</sup> وهو مراد الشيخ ابن عثيمين في الكتاب.

الثانى: أن الشاعر وصف قومه بأنهم يؤثرون السلامة والعفو عن الجنة ما أمكن ولو أرادوا الانتقام لقدرها بعدهم وعدتهم ولكن المراقبة والتقوى تدعوهם إلى إيثار الحسنة، وليس قصد الشاعر ذمهم وهذا هو قول المرزوقي في شرح الحماسة<sup>(٨)</sup> وأقره على ذلك البغدادى وزاد: وكيف يذمهم ووبالذم راجع إليه<sup>(٩)</sup>.

(١) وهو كتاب في جملة من أشعار العرب جمعها أبو تمام الطائى الشاعر المثير للجدل ونسبة لها من حيث أن كلامه مذكور فيها.

انظر حاشية الدسوقي على معنى الليب (١٨/١).

(٢) كذلك في حاشية شرح الحماسة للمعرى (٤٧/١).

(٣) حاشية شرح الحماسة للمعرى (٤٧/١).

(٤) العقد الفريد (٣٣٢/٢).

(٥) في شرح حماسة أبي تمام (٣٥٩/١) حيث قال: هذا هزّ منه لقومه اهـ.

(٦) في شرح الحماسة لأبى القاسم الفارسي (٧٨/٢) حيث قال: يصفهم بالجبن وبهوانهم اهـ.

(٧) الصواعق المرسلة (٥٠٦/٢).

(٨) شرح المرزوقي على الحماسة (٣/١).

(٩) خزانة الأدب (٤٤٢/٧).

## القاعدة

### ٤

#### القاعدة الرابعة

الصفات الثبوتية صفات مدح وكمال فكلما كثُرت وتَنَوَّعَت دلائلتها<sup>(١)</sup> ظهر من كمال الموصوف بها ما هو أكثر<sup>(٢)</sup>. ولهذا كانت الصفات الثبوتية التي أخبر الله بها عن نفسه أكثر بكثير من الصفات السلبية كما هو معلوم. أما الصفات السلبية فلم تذكر غالباً<sup>(٣)</sup> إلا في الأحوال التالية<sup>(٤)</sup>:

(١) سبق معنى الدلالة.

(٢) ولأن تفصيل الصفات الثبوتية أكمل في المدح كان يقول: زيد جواد كريم شجاع ونحو ذلك. ولذكر الصفات الثبوتية فالدلتان غير ما ذكر المؤلف مما:  
أ - قطع السبيل على أهل التعطيل والتحريف إذ أن جريان النصوص على هذه الحال من تعين الصفة بلقطها الدال عليها في جميع الموارد أو غالباً لدليل على أن المراد إثباتها والإيمان بها وأن حقيقتها مراده له جل شأنه.

ب - إبطال التعميل إذ أن هذا الإطراد بالتعيين دليل على أن وصف الله وتسميه بها حق وصدق لا يماثله فيه أحد آخر. من القواعد الكلية للبريكان.

(٣) وإنما ذكر غالباً لأن القاعدة هي الإيات المفصل والنفي المجمل أما النفي المفصل فهو طريقة أهل البدع بل لو قيل للملك أنت لست بزيالي ولا كناسٍ ولا غدارٍ ولا خائنٍ ولا غبيٍ لعد الناس ذلك نقصاً وعيها.  
فإن قيل أن القرآن قد ذكر النفي المفصل بما الجواب؟ قلنا لهذا: قال المؤلف: أن الصفات السلبية لم تذكر غالباً لأنها ذكرت على خلاف الأصل المطرد ولهذا لا بد له من علةٍ إذ كل ما خالف الأصل بطل سبيه.

وقد يقال إنه قال: غالباً لأن هناك حالات أخرى لم يذكرها المؤلف وقد نقلنا بعضها انظر في ذلك الصفتية لشيخ الإسلام (١١٦/١) وشرح التدميرية لفائع آل مهدي ص ٣٤ وشرح الطحاوية بترتيب الشيخ خالد فوزي (٤٤٨/١).

(٤) ذكر المؤلف أسباب الصفات السلبية وهي تنقسم为 قسمين:  
الأول: النفي المجمل وسيبه عموم كماله.  
الثاني: النفي المفصل وسيذكر له المؤلف سبيلاً.

**الأولى:** بيان عموم كماله<sup>(١)</sup>، كما في قوله تعالى: «لَيْسَ كُثُلُهُ شَفَّهُ»<sup>(٢)</sup> [الشورى: ١١] «وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُثُرًا أَحَدٌ»<sup>(٣)</sup> [الإخلاص: ٤].

**الثانية:** نفي ما ادعاه في حقه الكاذبون، كما في قوله تعالى: «أَنْ دَعَوْنَا لِلرَّجْنِ وَلَدًا»<sup>(٤)</sup> وَمَا يَبْيَغُ لِلرَّجْنِ أَنْ يَتَجَزَّدَ وَلَدًا<sup>(٥)</sup> [مريم: ٩٢، ٩١].

**الثالثة:** دفع تَوْهُمَ نَفْسِهِ من كماله فيما يتعلق بهذا الأمر المعين كما في قوله: «وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَنْهَا لَعِيبُكَ»<sup>(٦)</sup> [الدخان: ٣٨].

**قوله:** «وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَنْهَا فِي سَيَّئَةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِنْ لُؤُبٍ»<sup>(٧)</sup> [ق: ٣٨].

(١) هذا هو السبب الأول للصفات المجملة للدلالة على عموم كمال الرب بسلب جميع الناقص والعيوب عنه سبيل العلوم والشمول لكل فرد من أفراد ما يضاد الكمال من الناقص وهذا هو الغالب في الصفات السلبية أما النفي المفصل قليل وسيذكر المؤلف له سبيلاً.

(٢) انظر معنى الآية والوجوه التي قيلت فيها في شرح الطحاوية ص ٩٧.

(٣) انظر في ذلك شرح سورة الإخلاص لشيخ الإسلام ابن تيمية حفظه الدكتور عبد العليم بن حامد، بومباي، الهند، وكتاب القول المعتمد في تفسير قول هو الله أحد، لجمال الدين الأرمانيونى ت سنة ٩٥٨هـ، حفظه محمد خير رمضان.

(٤) فهذه الآية رد على الكافرين الملحدين الذين قالوا إن الله ولدأ وكذلك قوله تعالى: «إِنَّمَا أَنْهَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ»<sup>(٨)</sup> [المؤمنون: ٩١] وقوله تعالى: «لَمْ يَكُنْدُ وَلَمْ يُوَلَّدْ»<sup>(٩)</sup> [الإخلاص: ٣] فيما الرد على من زعم ذلك.

**فائدة:** ينبع لها معنيان:

أ - بمعنى المستحب وهذا هو الذي على السنة الفقهاء ولا يعني أنه حرام.

ب - ينبعي بمعنى المستحيل وهو الذي في الكتاب والسنة كالآية التي ذكرها المؤلف وكقوله<sup>(١٠)</sup>: «إِنَّ اللَّهَ لَا يَنْعَمُ وَلَا يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَنْعَمُ».

(٥) ووجه دفع التَّوْهُمَ أَنَّهُ قد يقول الذهن الذي لا يقدر الله حق قدره، هذه السمات العظيمة والأرضون العظيمة إذا كان خلقها في ستة أيام فسيلتحقه التعب فقال: «وَمَا مَسَّنَا مِنْ لُؤُبٍ» أي من تعب راعياء، فعليه نقول: إن هذا التفصيل في النفي لشلة يتورهم واهم بأن الله سبحانه وتعالى تعب وأعني فتنى الله<sup>(١١)</sup> ذلك، قاله المؤلف في شرح الواسطية (١١٢/١).

قال قادة والكلبي: نزلت هذه الآية في يهود المدينة، زعموا أن الله خلق السموات =

= والأرض في ستة أيام أولها يوم الأحد، وآخرها يوم الجمعة، واستراح في يوم السبت، ولذلك جعلوه يوم راحة، فكذبهم الله في ذلك.

انظر تفسير الماوردي (٣٥٦/٥)، وزاد المسير لابن الجوزي (٢٢/٨).

فائدة: اختلف المفسرون في قوله تعالى: **﴿سَتَّةُ أَيَّامٍ﴾** على أقوال:

القول الأول: إنها ستة أيام ك أيامنا المتعارفة والمتبدلة إلى الذهن وهذا قول الضحاك وكعب الأحبار وعبد الله بن سلام وذكره البغوي في تفسيره (١٦٤/٢) والألوسي (١٣٢/٨) وأبو حيان في تفسيره البحر المحيط (٣٠٩/٤) حيث قال: في مقدار ستة أيام، ليست ستة الأيام أنفسها وقع فيها الخلق وهذا كقوله تعالى: **﴿وَلَمْ يَرْفَعُهُمْ فِيهَا بَكَرًا وَعَشِيًّا﴾** [مريم: ٦٢] والمراد: مقدار الباكرة والعشي في الدنيا، لأنه لا ليل في الجنة ولا نهار. وإنما ذهب الذاهب إلى هذا لأن إنسانا يمتاز اليوم عن الليلة بطلع الشمس وغروبها. قبل خلق الشمس والقمر كيف يعقل خلق الأيام؟ والذي أقول: إنه متى أمكن حمل الشيء على ظاهره، أو على قريب من ظاهره كان أولى من حمله على ما لا يشمله العقل، أو على ما يخالف الظاهر جملة وذلك بأن يجعل قوله: **﴿فِي سَتَّةِ أَيَّامٍ﴾** ظرفاً لـ**﴿خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ﴾** فيكون **﴿فِي سَتَّةِ أَيَّامٍ﴾** مدة لخلق الأرض بترتها وجبالها وشجرها ومكرورها نورها ودوايتها وأدّم عليه السلام وهذا يتطابق الحديث الثابت في الصحيح وتبقى ستة أيام على ظاهرها من العددية ومن كونها أياما باعتبار امتياز اليوم عن الليلة بطلع الشمس وغروبها اهـ.

وانظر تفسير الرازبي (٨٢/١٤).

القول الثاني: أنها ستة آلاف سنة لأن اليوم كألف سنة وبهذا قال الإمام أحمد بن حنبل ومجاهد كما في تفسير ابن كثير (٥٣٨/٢)، والدر المتنور (١٦٩/٣) والألوسي (١٣٢/٨).

القول الثالث: أنها ستة أوقات أي لحظات ذكره أبو السعود في تفسيره (٢٥٥/٢).

ملاحظة: ذكر المؤلف سببين للنبي المفصل في صفات الله وهناك سببان آخران:

١ - تهديد الكافرين في مثل قوله تعالى: **﴿وَمَا أَنَّ اللَّهَ يُنَبِّئُ عَنَّا تَمَلُّنَ﴾** قاله المؤلف في شرح الواسطية.

٢ - توسيع دائرة الإثبات بإثبات أضدادها من صفات الكمال فنفي السنة والنوم إثبات لكمال حياته وإحاطة علمه وكمال قدرته، ونفي الصاحبة والولد إثبات لصمديته وعظمته. القواعد الكلية للبريكان ص ١٥٦.

وبهذا يتبيّن لنا أن الصفات السلبية لها خمسة أسباب واحدة منها للنبي المجمل وأربعة أسباب للنبي المفصل.

## القاعدة

٥

### القاعدة الخامسة

#### الصفات الثبوتية

تنقسم إلى قسمين: ذاتية<sup>(١)</sup> وفعلية<sup>(٢)</sup>:

فالذاتية: هي التي لم يَرِدْ ولا يَرَى مُتَصَفًا بها كالعلم، والقدرة، والسمع، والبصر والعزة والحكمة، والعلو، والعظمة. ومنها الصفات الخبرية كالوجه واليدين والعيدين<sup>(٣)</sup>.

والفعلية<sup>(٤)</sup>: هي التي تتعلق بمشيئته إن شاء فَعَلَها وإن شاء لم يفعُلها كالاستواء على العرش والتَّرْوِيل إلى السماء الدنيا.

(١) الذاتية مكونة من ذات النسبة وهما:

(٢) الفعلية مكونة من فعل وبناء النسبة وهما الفعل والفعل ما نسب إلى الفعل.

(٣) ذكر المؤلف ضابط الصفات الذاتية وتسمى أيضاً بالصفات اللازمية لأنها ملزمة للذات لا تتفك عنها.

وتنقسم الصفات الذاتية إلى قسمين:

أ - صفات ذاتية خبرية هي التي ثبتت عن طريق الخبر ولو لم يرد النص بها لم يستطع العقل وحده معرفتها لكنه مع ذلك لا ينفيها.

وبضابطها أنها التي سماها لنا أبعاض وأجزاء ويجب الحذر من القول أنها أبعاض الله وأجزاء له. وللدكتور جابر السميري كتاب بعنوان: الصفات الخبرية وهي رسالة ماجستير.

ب - صفات ذاتية معنوية وهي ما كان دالاً على معنى أو التي ليست سماها لنا أبعاض وأجزاء وتسمى بالصفات العقلية لأن العقل دل عليها فلو لم يأت النص لاهتدى العقل إليها. وقيل أن العقل لا يستقل بذلك بل يدل عليه بخلاف الأول فإنها خبرية محسنة ولا مجال للعقل فيها.

انظر معالم التوحيد للقيسي، والصفات الإلهية للشيخ محمد بن أمان الجامي لكتلته ص ٢٠٧.

والأمثلة التي ذكرها المؤلف جمع فيها بين الصفات الخبرية والعقلية.

(٤) وتسمى بالصفات الطارئة والصفات الاختيارية وتسمى بالأفعال الاختيارية أيضاً يقول الشيخ ابن عثيمين في شرح بلوغ المرام ص ١١٥ من المخطوط:

• وأفعال الله هل هي قديمة أو حادثة؟ =

جـ - نقول في هذا تفصيل أما من حيث الجنس وأصل الصفة فهي قديمة غير حادثة لأن الله لم يزل ويزال فعلاً.

وأما من حيث النوع أو الواحد فهي حادثة، مثال النوع الاستواء على العرش حادث لأنه كان بعد خلق العرش، النزول إلى السماء الدنيا حادث لأنه بعد خلق السماء الدنيا الآحاد نزول الله كل ليلة إلى السماء الدنيا هذا آحاد كل ليلة يكون له نزول كذلك كل أفعال الله التي لا تختص وهو دائمًا هو يخلق ويرزق ويحيي ويميت كل أفعاله هذه حادثة الآحاد بالنسبة لتعلقها بالمحلوق المفعول.

• هل فيه سن ينكر قيام الأفعال الاختيار بالله؟

جـ: نعم فيه من يقولون إن الله لا يفعل فعلًا حادثًا لماذا؟ قالوا لأن الفعل الحادث لا يقوم إلا بحادثة فلو جوزنا أن يفعل الله أفعالاً حادثة لكان لازم ذلك أن يكون الله حادثًا بعد أن لم يكن ولكن هذا قياس فاسد لمخالفته النص وقياس باطل من أصله لأن هذا التلازم الذي ذكروه ليس بصحيح.

اما الأول: فلأننا لو أخذنا بهذا القياس لزم أن ننكر كل فعل من أفعال الله ومن العجائب أنهم لا ينكرون حدوث المفعول ثم ينكرون حدوث الفعل، لا ينكرون أن زلياً وعمرًا حادث بعد أن لم يكن ولكن تعلق الخلق به كان في الأزل وهذا في الحقيقة عندما تتأمله لا يصح إطلاقاً هل يمكن أن يقع فعل ولا يوجد المفعول يعني خلق زيد وعمرو ومتى كان؟ في الأزل الذي لا نهاية له وكيف يخلق من الأزل البعيد ثم لا يوجد في المخلوق إلا في هذا الزمن مثلاً هذا واضح بأنه باطل جداً.  
فالقول بأن الفعل قديم والمفعول حادث ثم الفعل أيضاً ليس فعلًا في نفس الله بل يفسرون به بالمفعول هذا كله شيء باطل.

فمذهب أهل السنة والجماعة الذي دل عليه السمع والعقل أن الله فاعل بإرادته يفعل ما يشاء ويختار وأن فعله يكون حادثاً لتعلقه بالمفعول لكن أصل الفعل وأن الله لم يزل ولا يزال فعلاً ولم يأت عليه وقت من الأوقات مطلقاً عن الفعل هذا قديم أزلي .ا.ه.

وقد وعدنا فيما سبق أن نبين مراد الطحاوي من قوله: (ولا يحدث له وصف متجدد) ولتوسيع ذلك يقول البريكان في شرحه لمنظومة الخطابي في العقيدة ص ٤٩ .

ومن لوازم قدم ذات الباري جل جلاله كون صفاتاته ملزمة له أولاً وأبداً أسوة بذاته فإذا كانت ذاته دائمة أزلاً وأبداً موجودة أزلاً وأبداً فكذلك الشأن في صفاته سبحانه فلم تستجد له صفة بعد أن لم يكن متصفاً بها سواء كانت هذه الصفات صفات ذاته أو صفات فعله، وعليه فالصفات الفعلية من هذه الجهة تكون راجعة لصفات الذات، دائمة بذواتها إذ هي متعلقة بالمشيئة والإرادة وهو دائم الانتصاف بها فكذلك ما بني =

وقد تكون الصفة ذاتية فعلية باعتبارين كالكلام: فإنه باعتبار أصله<sup>(١)</sup>

عليها من صفات فعله ولا يقدر على ذلك كون الصفات الفعلية حادثة الأحاداد لأن متعلق الدوام هو الجنس ، ومتصل الحدوث الأفراد ومنع الحدوث كون كل فرد منها له ابتداء وانتهاء، وإن كان جنس الصفة ليس له ابتداء وانتهاء وبذا يرتفع الإشكال وبين الفرق بين صفات الذات وصفات الفعل اهـ.

وتقسام الصفات الفعلية إلى:

١ - صفات فعل خيرية: وهي الصفات التي ثبتت بالدليل التقلي المحسن (الكتاب والستة) والتي لا يمكن الاهتداء إليها ومعرفتها بالعقل لولا ورود النص بها ولو لم يرد بها النص لما استطاع العقل أن يعرف عنها شيئاً لكنه مع ذلك لا ينفيها كالاستواء والتزول والمجيء والعجب والفرح.

٢ - صفات فعل عقلية: وهي الصفات التي يمكن للعقل إدراكتها وورود النص بها ولو لم يأت النص بها لأدركها العقل كالخلق والإحياء والإماتة والرزق .  
ومن ناحية أخرى فإن أفعال الله تعالى تقسم إلى قسمين:

١ - ما كان منها متعلقة بالذات الإلهية، فهو أفعال لازمة كالتكلم والتزول والاستواء إلى السماء والاستواء على العرش ومجيء الله تعالى يوم القيمة ..

٢ - ما كان منها متعدياً إلى غيره كالخلق والرزق والإحياء والإماتة وأنواع التدبير الأخرى .

(١) عرفنا أن المؤلف قد قسم صفة الفعل إلى ثلاثة أقسام:

١ - جنس : وهو يشمل أنواعاً فجنس الفعل أزلي .

٢ - نوع : فهو قسمان:

أ - منه ما هو قديم كالكلام والإرادة والخلق فتكون هذه راجعة إلى صفات الذات دائمة بدواها .

ب - منه ما هو حادث كالاستواء والتزول والمجيء فهذه أنواع حادثة انظر شرح الواسطية للمؤلف (٨٧/١).

٣ - آحاد أو أفراد تكون حادثة أيضاً مثل نزول الله كل ليلة وأحاد الكلام والإرادة والخلق .

ملاحظة:

ينفي التبيه إلى أن الشيخ عبد العزيز السلمان في الكواشف الجلية ص ٤٣٠ قد ذكر أن الاستواء والتزول والضحك والمجيء والفرح يقال لها قديمة النوع حادثة الأحاداد فكيف نوفق بين هذا القول وبين قول الشيخ ابن عثيمين؟

ليس مراد الشيخ السلمان أن هذه الأفعال قديمة وإنما مراده أن جنس الفعل قديم وهذه حادثة فهو قد جعل النوع جنساً وتقسام الشيخ ابن عثيمين أفضل إلا أنها متفقان على أن هذه الأفعال حادثة .

صفة ذاتية؛ لأن الله تعالى لم يزل ولا يزال متكلماً، وباعتبار آحاد الكلام صفة فعلية، لأن الكلام يتعلّق بمشيّنته يتكلّم متى شاء بما شاء، كما في قوله تعالى: «إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ» [البقرة: ٨٢] وكل صفة تعلقت بمشيّنته تعالى فإنّها تابعة لحكمته؛ وقد تكون الحكمة معلومة لنا، وقد نعجز عن إدراكتها لكننا نعلم علم اليقين أنَّه سبحانه لا يشاء شيئاً إلَّا وهو موافق للحكمة.

كما يشير إليه قوله تعالى: «وَمَا تَشَاءُونَ إلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْهَا حَكِيمًا» [الإنسان: ٣٠].




---

(١) في كلام المؤلف رد على نفأة الحكمة لله كالأشاعرة والفلسفه.  
وقول المؤلف: (كل صفة تعلقت بمشيّنته) فيه رد على المعتزلة الذين أثبتوا الحكمة لكتهم قالوا ليست صفة الله وإنما هي مخلوقة والمقصود إحسانه إلى الخلق.  
ولشيخ الإسلام بحث استوعب هذه المسألة في جامع الرسائل والمسائل بعنوان: (أقوم ما قيل في القضاء والقدر والحكمة والتعليق) (٢٨٣/٢).  
 وللدكتور محمد المدخلني رسالة ماجستير في الحكمة والتعليق في أفعال الله فانظر ص ٥١ وص ٦٢ من الكتاب.  
 وللدكتور محمد مصطفى شلبي رسالة بعنوان: تعلييل الأحكام. تكلم عن هذه المسألة ص ٩٧.

## القاعدة

### ٦

#### القاعدة السادسة

يلزم<sup>(١)</sup> في إثبات الصفات التخلّي عن محدودرين عظيمين:

أحدهما: التمثيل<sup>(٢)</sup>، والثاني: التكليف.

فأمّا التمثيل: فهو اعتقاد المثبت أن ما أثبته من صفات الله تعالى مماثل لصفات المخلوقين<sup>(٤)</sup> وهذا اعتقاد باطل بدليل السمع والعقل.

أمّا السمع: ف منه قوله تعالى: «لَيْسَ كَيْمَلُو، شَفَّٰ»<sup>(٥)</sup> [الشورى: ١٢].

---

(١) أي يجب ذلك قطعاً وقد سبق حكم ذلك في القاعدة السابعة.

(٢) وهنا يرد سؤال وهو: لماذا لم يقل المؤلف أنه يجب التخلّي عن التعطيل والتحريف أيضاً؟

الجواب: أن المؤلف قد ذكر أن المثبت للصفة يجب عليه التخلّي عن محدودرين أما المعطل والمحرف فقد نفي الصفة ولم يثبتها.

(٣) سيأتي في كلام المؤلف وجه تعبيره بالتمثيل.

(٤) انظر بطلان ذلك في كتاب إتمام المنة بشرح اعتقاد أهل السنة د. إبراهيم البريزكان ص ٤٢.

تبّيه:

أ - كلام المؤلف في أن مثبت الصفات يلزم منه أن يتخلّي عن التمثيل ليس على إطلاقه بل هو مقيد بما سيأتي في القاعدة السابعة وفي القاعدة الأولى من قواعد الأدلة أن العبرة في ذلك الإثبات هو الكتاب والسنّة لأننا لو أخذنا ذلك على الإطلاق احتج علينا المثبت لجميع الصفات ولو لم ترد في الشرع، ولو كانت صفات نفس ينفي المشابهة والتكييف وهذا باطل لأنه يصف الله بالأعضاء والبكاء والحزن والجروح والعطش وغير ذلك من الناقص ويزعم أنه بلا تشبيه وهذا ما ذكره شيخ الإسلام في التدميرية مع شرح فالح آل مهدي ص ٢٩٠.

ب - نفي الممائلة لا يعني نفي أصل الاشتراك فالإنسان جسم والحجر جسم إلا أنهما يختلفان، والإنسان موجود والله موجود إلا أن وجود كل منهما يخصه.

(٥) أي ليس يشبهه تعالى ولا يماثله شيء من مخلوقاته لا في ذاته ولا في أسمائه ولا في صفاتاته ولا في أفعاله، ذكره السعدي في تفسيره (٤١٢/٤).

وقوله: ﴿أَنَّمَنْ يَخْلُقُ كَمَنْ لَا يَخْلُقُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾<sup>(١)</sup> [النحل: ١٧] وقوله: ﴿مَلَّ تَعَذُّرَ لَهُ سَيِّئًا﴾<sup>(٢)</sup> [مريم: ٦٥] وقوله: ﴿وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدًا﴾<sup>(٣)</sup> [الإخلاص: ٤].

وأما العقل: فمن وجوه:

الأول: أنه قد عُلِّمَ بالضرورة أنَّ بَيْنَ الْخَالِقِ وَالْمُخْلُوقِ تَبَاعِينَ<sup>(٤)</sup> في الدَّارَاتِ وَهَذَا يَسْتَلزمُ أَنْ يَكُونَ بَيْنَهُمَا تَبَاعِينَ فِي الصَّفَاتِ؛ لَأَنَّ صَفَةَ كُلِّ مَوْصُوفٍ تُلْيقُ بِهِ كَمَا هُوَ ظَاهِرٌ فِي صَفَاتِ الْمُخْلُوقَاتِ الْمُتَبَايِنَةِ فِي النَّوَافِعِ فَقُوَّةُ الْبَعْيِيرِ<sup>(٥)</sup> مَثَلًاً غَيْرُ قُوَّةِ الْذَرَّةِ<sup>(٦)</sup> فَإِذَا ظَهَرَ التَّبَاعِينُ بَيْنَ الْمُخْلُوقَاتِ مَعَ

(١) في الآية استفهم إنكارى على الذين يجعلون الله مشابهاً لخلقه وسيأتي في الملحق مزيد من التفصيل في شرح الآية لأهميتها.

(٢) أي هل تعلم الله مشابهاً ومماثلاً من المخلوقين، وهذا استفهام بمعنى النفي المعلوم بالعقل، ذكره السعدي في تفسيره (٢١٣/٣).

(٣) يراجع في فهم الآية إلى شراح هذه السورة وقد ذكرناهم سابقاً.  
(٤) اختلافاً.

(٥) سمي بعيداً لأنه يبعُر وهو اسم يقع على الذكر والأنثى وهو من الإبل بمنزلة الإنسان من الناس ذكره الدميري في حياة الحيوان الكبرى (١٦٧/١).

(٦) الذرة بالضم ضرب من الحب مأخوذه من ذرا على ما في المعاجم إلا ابن دريد في جمهرته (٦٩٦/٢) فقد ذكره في (ذرة) انظر اللسان (٤١/٥) وتهذيب الأزهري (١٥/٨) أما الذرة بالفتح فجمعها التر و هي النمل الأحمر الصغير كما في حياة الحيوان للدميري (٤٥٥/١) وأتى بفوائد كثيرة.

وقال ابن عباد في المحيط في اللغة (٥٥/١٠) الذر: صغار النمل والواحدة ذرة اهـ. وذكر السمين في عمدة الحفاظ (٢/٣٨) أن الذر فيها قرلان أحدهما النملة الصغيرة كما ذكرنا واستشهد بما قاله أمرؤ القيس:

من الفاصلات الطرف لو دب محول من الذر فوق الإتب منها لأنها لأنها  
والقول الثاني: إنها الهباء وهو مارئي في شعاع الشمس من كوة ونحوها اهـ.

وللباحث كلام جميل في الحيوان (٢/٧) عن حياة الذرة.

وأختم الكلام بما رواه الإمام أحمد في مسنده (٢/٣٦٣) عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «يقتصر الخلق بعضهم من بعض حتى الجماء من القراءة وحتى الذرة من الذرة».

قال الهيثمي في مجمع الزوائد (١٠/٣٥٥) رجاله، رجال الصحيح اهـ.

اشتراكها في الإمكان والحدوث<sup>(١)</sup>، فظهور التباين بينها وبين الخالق أجلأ وأقوى<sup>(٢)</sup>.

الثاني: أن يُقال كيف يكون رب الخالق الكامل من جميع الوجوه مشابهاً في صفاته للمخلوق المزبور الناقص المفتقر إلى من يكمله، وهل اعتقاد ذلك إلا تناقض لحق الخالق؟ فإن تشبيه الكامل بالناقص يجعله ناقصاً<sup>(٣)</sup>.

الثالث: أننا نشاهد في المخلوقات ما يتافق في الأسماء ويختلف في الحقيقة والكيفية فنشاهد أن للإنسان يدأ ليست كيد الفيل<sup>(٤)</sup>، وله قوة ليست كقوة الجمل<sup>(٥)</sup>، مع الاتفاق في الاسم فهذه يد وهذه يد وهذه قوة وهذه قوّة وبينهما تباين في الكيفية والوصف فعلم بذلك أن الاتفاق في الاسم لا يلزم منه الاتفاق في الحقيقة.

والتشبيه كالتمثيل، وقد يفرق بينهما بأن التمثيل التسوية في كل

(١) الإمكان والحدوث متراوكان وهو ما يتصور العقل عدمه وقد سبق.

(٢) وجه ذلك أن الخالق واجب الوجود والمخلوق ممكن فظهور التباين بينهما أولى من التباين بين الممكنتان.

(٣) بل المقارنة بين الكامل والناقص يحبط من قدره ويجعله ناقصاً إذا لم يكن على سبيل الإلزام: ألم تر أن السيف يقص قدره إذا قيل إن السيف أمضى من المصا. أما إذا كان على سبيل الإلزام فإنه لا يدل على النقص كما قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ حَسْنَ أَنَّ يُشَرِّكُونَ﴾.

(٤) الفيل معروف، وجمعه أفيال وفيول وفيلة ولا تقل: أفيلا، ذكره الدميري في حياة الحيوان الكبرى (١٥٩/٢). انظر الحيوان للجاحظ (٥٦٢/٢).

(٥) الجمل هو الذكر من الإبل وجمعه جمال وأجمال وجمائل وجمالات قال تعالى: ﴿كَانُوا يَهْنَئُونَ صَفَرًا﴾ قال أكثر المفسرين: هي جمع جمال ك الرجال من حياة الحيوان للدميري (١/٢٥٠) وكان الأولى أن يعبر المؤلف بالبعير لأنه يشمل الذكر والأئش بخلاف الجمل فإنه للذكر وذلك مقابلة مع الفيل الذي ذكره فإنه يشمل الذكر بعض أهل اللغة فإن ما ذكره مناسب لأنه حيثذا يكون الفيل والجمل للذكر. انظر ديوان الأبرار ونصوص الأخبار للزمخشري (٤/٤٣٢).

الصفات والتشبيه الشَّنوية في أكثر الصُّفات<sup>(١)</sup> لكن التَّعبير بنفي التَّمثيل أولى  
لموافقة القرآن **﴿لَيْسَ كَمِثْلُهُ، شَنَّ﴾**<sup>(٢)</sup> [الشَّورى: ١١].

(١) التَّمثيل هو إثبات مثيل لشيء، أي نقول هذا مثل هذا، والتشبيه هو إثبات مشابه  
لشيء، أي هذا مشابه لهذا.

وهل بينهما فرق؟

قيل: أنه ليس بينهما فرق ولهاذا نجد العلماء يعبرون بذلك على أنهما شيء واحد وقيل  
بل إن هناك فرقاً:

فالتمثيل يقتضي المماطلة وهي المساواة من كل وجه.  
التشبيه يقتضي المشابهة وهي المساواة في أكثر الصفات.  
والتشبيه الذي ضل فيه الناس على نوعين:

أولاً: تشبيه المخلوق بالخالق وهو إثبات شيء للمخلوق مما يخص به الخالق من:  
أ - الأفعال: كفعل من أشرك في الربوبية من زعم أن مع الله خالقاً مثاله: غلة  
الباطنية الذين يزعمون أن أوليائهم يديرون الكون.

مثال آخر: الوثنية من المجروس الذين يقولون إن للحوادث خالقين فالنور لخلق الخير  
والظلمة لخلق الشر.

ب - والحقوق: كفعل المشركين بأصنامهم حيث زعموا أن لها إليها حقاً في الألوهية  
فعبدوها مع الله.

ج - والصفات: كفعل الغلة في مدح النبي ﷺ أو غيره كمدح المتني:  
فكن كما شئت يا من لا شيء له. وقول البوصري:  
يا أكرم الخلق مالي من ألوذ به سواك عند حدوث الحادث العجم  
فإن من جودك الدنيا وضرتها ومن علومك علم اللوح والقلم  
ثانياً: تشبيه الخالق بالمخلوق:

أي أن يثبت الله في ذاته وصفاته من الخصائص مثل ما يثبت للمخلوق مثل أن يقول:  
إن يدي الله مثل أيدي المخلوقين، واستواءه مثل استواء المخلوق وهكذا.

وقد قيل: إن أول من عرف بهذا النوع هو هشام ابن الحكم الرافضي أما تشبيه ذات الله  
بنذات المخلوق فلا يعلم أن أحداً قاله.

(٢) سئل الشيخ بن عثيمين: أيهما أولى: التعبير بالمثلة أم التعبير بالمشبهة؟

فأجاب قائلاً: التعبير بالمثلة خير من التعبير بالمشبهة لوجوه ثلاثة:

الوجه الأول: أن نفي التمثيل هو الذي ورد في القرآن الكريم، ولم يرد في القرآن نفي  
التشبيه، وللهفظ الذي هو التعبير القرآني خير من اللهفظ الذي هو التعبير الإنساني  
قال الله تعالى: **﴿لَيْسَ كَمِثْلُهُ، شَنَّ﴾**.

الوجه الثاني: أن التشبيه لا يصح نفيه على الإطلاق لأنه ما من شيئاً إلا وبينهما قدر =

وأَمَّا التَّكْيِفُ<sup>(١)</sup> فَهُوَ أَنْ يَعْتَقِدُ الْمُبْتَدِئُ أَنَّ كِيفِيَّةَ صَفَاتِ اللَّهِ تَعَالَى كَذَا وَكَذَا مِنْ غَيْرِ أَنْ يُقْيِدَهَا بِمُمَائِلٍ<sup>(٢)</sup>، وَهَذَا اعْتِقَادٌ بِاطِّلُ بَدْلِ السَّمْعِ وَالْعُقْلِ:

= مُشَرَّكُ اتَّفَقاً فِيهِ إِنْ اخْتَلَفَا فِي الْحَقِيقَةِ، فَلَلَّهِ وَجْدُونَ، وَلِلإِنْسَانِ وَجْدُونَ، وَلِلَّهِ حَيَاةٌ وَلِلإِنْسَانِ حَيَاةٌ، وَهَذَا الاشتِراكُ فِي أَصْلِ الْمَعْنَى - الْحَيَاةِ - نَوْعٌ مِنَ التَّشَابِهِ، لَكِنَّ الْحَقِيقَةَ أَنَّ صَفَاتَ الْخَالقِ لَيْسَ كَصَفَاتِ الْمَخْلُوقِ فَحَيَاةُ الْخَالقِ لَيْسَ كَحَيَاةِ الْمَخْلُوقِ.

فَحَيَاةُ الْمَخْلُوقِ نَاقِصَةٌ مُسْبِوقةٌ بَعْدِ وَمُلْحُوقَةٌ بِبَنَاءٍ، وَهِيَ أَيْضًا نَاقِصَةٌ فِي حَدِّ ذَاتِهَا، يَوْمٌ يَكُونُ طَيِّبًا، وَيَوْمٌ يَكُونُ مَرِيضًا، وَيَوْمٌ يَكُونُ مُنْكَدِرًا، وَيَوْمٌ يَكُونُ مَسْرُورًا، وَهِيَ أَيْضًا حَيَاةٌ نَاقِصَةٌ فِي جَمِيعِ الصَّفَاتِ، الْبَصَرُ نَاقِصٌ، الْسَّمْعُ نَاقِصٌ، الْعِلْمُ نَاقِصٌ، الْقُوَّةُ نَاقِصَةٌ، بِخَلْفِ حَيَاةِ الْخَالقِ جَلْ وَعَلَا، فَإِنَّهَا كَامِلَةٌ مِنْ كُلِّ وَجْهٍ.

الوجهُ الثَّالِثُ: أَنْ بَعْضَ أَهْلِ التَّعْطِيلِ يَسْمُونَ الْمُبْتَدِئِينَ لِلصَّفَاتِ مُشَبِّهِهِ فَإِذَا قُلْتَ: مِنْ غَيْرِ تَشْيِيهٍ، فَهُمْ هُؤُلَاءُ أَنَّ الْمَرَادَ مِنْ غَيْرِ إِثْبَاتِ صَفَةٍ، وَلَذِلِكَ نَوْلُ: إِنَّ التَّعْبِيرَ بِقَوْلِنَا مِنْ غَيْرِ تَمْثِيلٍ أُولَئِكَ مِنَ التَّشْيِيهِ.

(١) التَّكْيِفُ: مُشَنَّقٌ مِنَ الْكِيفِ.

وَالْكِيفُ هُوَ الْهَيْثَةُ وَالْمَاهِيَّةُ وَالشَّكَلُ.

فَيَكُونُ التَّكْيِفُ هُوَ حَكَابَةُ كِيفِيَّةِ الصَّفَاتِ وَشَكَلِهَا أَوْ هَيْثِهَا، كَطْوَلُهَا وَعَرْضُهَا وَحُجْمُهَا وَنَحْوُ ذَلِكَ.

انظُرْ شَرْحَ مُنظَّمةِ أَبِي الْخَطَابِ لِلْبَرِيكَانِ صِ ٧٢، وَكَلِيَّاتِ أَبِي الْبَقاءِ الْكَهْفَوِيِّ صِ ٧٥٢.  
مَلَاحِظَةٌ: الْمَنْفِيُ فِي الصَّفَاتِ هُوَ التَّكْيِفُ لَا الْكِيفِيَّةَ لِأَنَّ كُلَّ صَفَةٍ لَهَا كِيفِيَّةٌ وَقَدْ نَصَ عَلَيْهَا الْأَشْعَرِيُّ فِي رِسَالَةِ الْغَرِّ صِ ٧٢ إِلَّا أَنَّ الْوَاجِبَ تَفْوِيْضُهَا.

قَالَ ابْنُ قَدَّامَةَ فِي الرُّوْضَةِ (٧٢/١): وَالْكِيفِيَّةُ مَا يَصْلُحُ جَوابًا لِلْسُّؤَالِ بِكِيفِيَّةِ اهْدِيِّهِ.  
وَذَهَبَ عَلَيْيِ السَّقَافُ فِي مُقْدِمَةِ كِتَابِ ابْنِ الْجُوزِيِّ الْمُسْمَى بِدُفُعِ شَبَهِ التَّشْيِيهِ بِأَكْفَافِ التَّزْيِيْرِ صِ ٧١ إِلَى أَنَّ الْكِيفَ مُنْفِيٌّ عَنِ الرَّبِّ هُوَ أَيْضًا وَاسْتَدَلَ بِقَوْلِ الْإِمَامِ مَالِكِ الَّذِي سَيَّأَتِيَ وَهَذَا مَرْدُودٌ لِأَنَّ كَلَامَ الْأَئمَّةِ فِي نَفْيِ التَّكْيِفِ لَا الْكِيفِيَّةِ.

(٢) هَذَا هُوَ الْفَرْقُ بَيْنِ التَّمْثِيلِ وَالتَّكْيِفِ.

فَالْتَّكْيِفُ هُوَ أَنْ يَحْكَى كِيفِيَّةُ الشَّيْءِ سَوَاءً كَانَتْ:

أَ - مَطْلَقَةً: مَثَلُ: اشْتَرَيْتُ سِيَارَةً صَفَتَهَا كَذَا وَكَذَا وَلَكِنَّهُ لَا يَذْكُرُ مِثْلًا لَهَا، أَمَّا التَّمْثِيلُ فَيَكُونُ مَقِيدًا بِالْمُمَائِلِ:

فَيَكُونُ التَّكْيِفُ أَعْمَمُ لِأَنَّ كُلَّ مَكِيفٍ وَلَيْسَ كُلَّ مَكِيفٍ مَمْثَلًا. انظُرْ تَلْخِيصَ الْحَمْوَيَّةِ لِلْمُؤْلِفِ صِ ٥٥.

بَ - مَقْبِدَةُ بَشَيْهٍ: أَنْ يَقُولُ: اشْتَرَيْتُ سِيَارَةً مِثْلَ هَذِهِ السِّيَارَةِ.

أما السمع: ف منه قوله تعالى: «وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ، عِلْمًا»<sup>(١)</sup> [طه: ١١٠] و قوله: «وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ، عِلْمٌ إِنَّ الْسَّمْعَ وَالبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتَوْلًا»<sup>(٢)</sup> [الإسراء] ومن المعلوم أنَّه لا علم لنا بكيفية صفات ربنا لأنَّه تعالى أخربنا عنها ولم يخبرنا عن كيفية فنون تكييفنا فَقُوَا لما ليس لنا به عِلْمٌ، وقولاً بما لا يُمْكِننا الإحاطة به.

وأما العقل: فلان الشيء لا تعرف كيفية صفاته إلا بعد العلم بكيفية ذاته أو العلم بنظيره المساوي له أو بالخبر الصادق عنه، وكل هذه الطرق<sup>(٣)</sup> مُنتَهية في كيفية صفات الله تعالى فوجب بطلان تكييفها.

وأيضاً فإننا نقول: أي كيفية تقدرها لصفات الله تعالى؟

إنَّ أيَّ كيفية تقدِّرُها في ذهنِك<sup>(٤)</sup> فالله أَعْظَمُ وأَجَلُّ من ذلك!

وأيَّ كيفية تقدِّرُها لصفات الله تعالى فإنَّك ستكون كاذباً فيها لأنَّه لا عِلْمَ لك بذلك! وحيثَذ يجُبُ الكفُ عن التَّكْيِيفِ تقدِيرًا بالجَنَانِ<sup>(٥)</sup> أو تقدِيرًا باللسان أو تحريراً بالبيان.<sup>(٦)</sup>

(١) أي لا يطعون على شيء من علم ذاته وصفاته إلا بما أطلعهم عليه كما في آية البقرة.

عدة التفسير عن الحافظ ابن كثير، اختصار أحمد شاكر (١٦٢/٢).

(٢) سبق بيان معنى الآية في القاعدة الخامسة من قواعد الأسماء.

(٣) أي الطرق لمعرفة كيفية الشيء ثلاثة هي:

أ - معرفة ذاته. ب - معرفة نظيره المساوي. ج - الخبر الصادق عنه.

ليس هذا من باب الجواز الشرعي وإنما من باب التزل مع الخصم وهذه طريقة سلكها القرآن وجرى عليها العلماء والشعراء ومن ذلك قوله تعالى: «فَلَمْ يَكُنْ لِّرَجُونِي وَلَدٌ فَأَنَا أَوْلَى الْمَتَبَيِّنِينَ»<sup>(٧)</sup>.

(٤) أكد المؤلف أنه يجب الكف عن التكليف تقديرًا بالقلب فلا تتوهم ولا تقدر في نفسك.

(٥) أي بالكتابة.

(٦) أخرج هذا الأثر:

- اللالكاني في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة» (٣٩٨/٢).

- والبيهقي في «الأسماء والصفات» (٢/ ١٥٠ - ١٥١) من طريقين مع اختلاف يسير

= بينهما في الألفاظ وفي كتاب الاعتقاد (ص ٥٦).

ولهذا لما سئل مالك رحمة الله تعالى عن قوله تعالى: «أَرْجُنْ عَلَى الْمَرْشِ أَسْتَوْيَ» [طه: ٥] كيف استوى؟ أَطْرَقَ رحمة الله بِرَأْسِهِ حَتَّى عَلَاه الرَّخْضَاءُ (العرق) ثم قال: (الإِسْتَوَاءُ غَيْرُ مَجْهُولٍ وَالْكَيْفُ غَيْرُ مَعْقُولٍ وَالإِيمَانُ بِهِ وَاجِبٌ وَالْسُّؤَالُ عَنْهِ بِذَعَةٍ<sup>(١)</sup>).

وروى عن شيخه ربيعة أيضاً: (الإِسْتَوَاءُ غَيْرُ مَجْهُولٍ وَالْكَيْفُ غَيْرُ مَعْقُولٍ). وقد تَسْأَلَ أَهْلُ الْعِلْمِ بَعْدَهُمَا عَلَى هَذَا الْمِيزَانِ<sup>(٢)</sup>.

- والدارمي في «الرد على الجهمية» ص ٣٣.
- وأبو إسماعيل الصابوني في «عقيدة السلف» ص ١٧ - ١٩، من ثلاثة طرق.
- وأبي عبد البر في «التمهيد» (١٥١/٧).
- وأبو نعيم في «الحلية» (٣٥٢/٦ - ٣٢٦).
- والذهبي في «السير» (٨٩/٨ - ٩٠ - ٩٥).
- وذكره في «العلو» ص ١٠٣ - ١٠٤، المختصر ص ١٤١، وحكم عليه بالصحة، وقال: إن هذا ثابت عن الإمام مالك.
- وكذلك ذكره ابن قادمة في «معنة الاعتقاد» ص ٤، وفي «العلو» ص ١٧٢ - ١٧٣.
- والسيوطى في «الدر المثور» (٤٧٣/٣).
- والبغوي في «شرح السنة» (١٧١/١).
- وجود إسناده الإمام ابن حجر في «الفتح» (٤٠٧/١٣) فقال: وأخرج البيهقي بسند جيد عن عبد الله بن وهب. فذكرة.
- انظر الفتوى الحموية بتحقيق التويجري ص ٣٠٨.
- (١) ذكر شيخ الإسلام أن إسناد كلهم أئمة ثقات.
- وأخرج هذا الأثر اللالكاني في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة» (٣٩٨/٢).
- والبيهقي في «الأسماء والصفات» (١٥١/٢).
- والعنجلي في «تاريخ الثقات» ص ١٥٨، رقم ٤٣١.
- ورواه الذهبي في «العلو» ص ٩٨ بإسناده إلى سفيان الثوري.
- وأبي قدامة في «العلو» ص ١٦٤.
- وقد صحح شيخ الإسلام هذا الأثر، وقال في الفتوى (٣٦٥/٥): «ووهذا الجواب ثابت عن ربيعة شيخ مالك» ا.هـ، وانظر: درء تعارض العقل والنقل (٦/٢٦٤)، وكذا حكم عليه الألباني بالصحة، انظر: مختصر العلو ص ١٣٢، والفتوى الحموية بتحقيق التويجري ص ٣٠٧.
- (٢) ويستعمل ذلك في جميع الصفات الذاتية والفعلية.

وإذا كان الكيف غير مغقول ولم يرِد به الشَّرْع فقد انتفى عنه الدَّليلان العقلي والشرعى فوجَبَ الكف عنه.

فالحذر الحذر من التَّكْيِف أو محاولته فإنك إن فعلت وقفت في مَفَارِز<sup>(١)</sup> لا تستطيع الخلاص منها، وإن ألقاه الشَّيْطَان في قلبك فاعلم أنه من نَزَعَاتِه فالجأ إلى رَبِّك فإنه مَعَاذُك وافْعَلْ ما أَمْرَكَ به فإنه طَبِيبُك<sup>(٢)</sup> قال الله تعالى : «وَلَمَّا يَرَغَبَكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزَعَ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ إِنَّمَا هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ»<sup>(٣)</sup> [فصلت: ٢٦].

## ملحق القاعدة السادسة

ذكرنا في الحاشية أننا سنفصل القول في الآية التي استشهد بها المؤلف وهي قوله تعالى : «أَفَمَنْ يَخْلُقُ كَمَنْ لَا يَخْلُقُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ»<sup>(٤)</sup> [التحل: ١٧] ففي الآية تشبيه مقلوب إذ مقتضى الظاهر عكسه لأن الخطاب لعباد الأوثان حيث سموها آلهة تشبيهاً به تعالى فجعلوا غير الخالق كالخالق فجاءت المخالفة في الخطاب كأنهم لم يبالغتهم في عبادتهم ولإسفافهم - وبالتالي - وارتکاس عقولهم صارت عندهم الأصل وصار الخالق الحقيقي هو الفرع فجاء الإنكار على وفق ذلك.

وللتتشبيه المقلوب أسرار كثيرة منها هذا السر الذي المعناه إليه، ومنها أن ينسى الإنسان أن المشبه به هو المقدم لشدة ولعه بالمشبه فيعكس التشبيه

(١) المفارز جمع مفازة وسميت بذلك لأنها مهلكة من فوز أي هلك، وقال ثعلب سميت المفازة من فوز الرجل إذا مات أي صار في مفازة بين الدنيا والآخرة.  
انظر لسان العرب لابن منظور (٣٤٧/١٠). وتهذيب اللغة للأزهري (٢٦٤/١٣)، والعين للخليل بن أحمد (٣٨٩/٧).

(٢) يوصي الله بالطبيب كما في حديث أبي رمثة الذي رواه أبو داود وابن حبان أن النبي ﷺ قال : «الله الطيب» صححه الألباني في السلسلة برقم (١٥٣٧)، بل ذكر البيهقي وابن العربي والقرطبي أنه اسم من أسماء الله.

(٣) والشاهد أن العبد يسأل الله مفتقرًا إليه أن يعيذه ويعصمه، ذكره السعدي في تفسيره (٣٩٩/٤).

كما فعل البحتري في وصف البركة التي بناها المتكول على الله إذ قال:  
كأنها حين لجت في تدفقها يد الخليفة لما سال واديهما  
والمعهود أن تشبه يد الخليفة في تدفقها بالكرم بالبركة إذا تدفقت  
بالماء.

هذا وقد جرى الشعراء على مذهب القلب كثيراً فمنهم من أصاب كما  
أصاب أبو عبادة البحتري ومنهم من أخطأ وتعسف.

وفي قوله تعالى أيضاً: «أَفَمَنْ يَخْلُقُ كَمَنْ لَا يَخْلُقُ» تغليب إذ المراد  
بمن لا يخلق الأصنام وجاء بمن الذي هو للعقلاء ذوي العلم وذلك لأنهم  
لما عبدوها وسموها آلهة أجروها مجرى أولي العلم فجيء بمن على  
اعتقادهم ووفق ما هو مركوز في سلائقهم، وأيضاً للمشاكلة بينهما وبين  
الخالق الحقيقي وهو المعبر عنه بقوله: «أَفَمَنْ يَخْلُقُ كَمَنْ لَا يَخْلُقُ».

قال العز بن عبد السلام: هذه الآية مشكلة لأن قاعدة التشبيه تقتضي  
أن يقال أَفَمَنْ لا يَخْلُقُ كَمَنْ لَا يَخْلُقُ ولا يقال أنهم كانوا يعظمون الأصنام  
أكثر من الله لأنهم لم يقولوا ذلك وإنما قالوا: نعبدكم ليقربونا إلى الله زلفى  
بخلاف قوله تعالى: «أَتَنْجَعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُنْكَرِينَ» وقوله: «أَمْ تَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ  
كَالْفَجَارِ» فإنهم لما كانوا يقولون نحن نسود في الآخرة كما سدنا في الدنيا  
 جاء الجواب على وفق معتقدهم أنهم أعلى والمؤمنون أدنى.

وأجاب شيخ الإسلام زكريا في فتح الرحمن: (بأن الخطاب لعباد  
الأوثان، وهم بالغوا في عبادتها حتى صارت عندهم أساساً في العبادة والخالق  
فرعاً، فجاء الإنكار على وفق ذلك ليفهموا المراد على معتقدهم) اهـ. من كتاب  
إعراب القرآن الكريم وبيانه لمحيي الدين الدرويش (٢٨٠/٥).



القاعدة السابعة

صفات الله تعالى تَوْقِيفِيَّةٌ لَا مَجَالٌ لِلْعُقْلِ فِيهَا

فلا ثُبَّتَ اللَّهُ تَعَالَى مِنَ الصَّفَاتِ إِلَّا مَا دَلَّ الْكِتَابُ وَالسُّنْنَةُ عَلَى ثُبُوتِهِ؟  
قال الإمام أحمد رحمه الله تعالى<sup>(١)</sup>: (لَا يُوصَفُ اللَّهُ إِلَّا بِمَا وَصَفَ بِهِ نَفْسَهُ  
أَوْ وَصَفَهُ بِهِ رَسُولُهُ، لَا يَتَجَازُ الْقُرْآنُ وَالْحَدِيثُ) انظر القاعدة الخامسة في  
الأسماء.

طريق إثبات الصفة:

ولدلالة الكتاب والسنة على ثبوت الصفة ثلاثة أوجه:

الأول: التصریح بالصفة<sup>(٢)</sup> كالعزّة<sup>(٣)</sup> والقوّة<sup>(٤)</sup> والرَّحْمَة<sup>(٥)</sup> والبُطْش<sup>(٦)</sup>  
والوجه<sup>(٧)</sup> واليدين<sup>(٨)</sup> ونحوهما . . . .

الثاني: تَضَمُّنُ الاسم لها مثل: الغُفُورُ مُتَضَمِّنٌ للمغفرة والسميع  
مُتَضَمِّنٌ للسماع ونحو ذلك (انظر القاعدة الثالثة في الأسماء).

(١) نقلها شيخ الإسلام في الفتنى الحموية ص ٢٧١.

(٢) الصفة: هي المعنى القائم بالله وقد سبق بيان ذلك في ملحق القاعدة الثانية.

(٣) قوله تعالى: «إِنَّ الْيَزَّارَةَ لِلَّهِ» [يونس: ٦٥].

(٤) قوله تعالى: «إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ دُوْلُ التَّقْوَةِ الْتَّيْنِ» [٩٤] [الذاريات: ٥٨].

(٥) قوله تعالى: «أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللَّهِ» [البقرة: ٢١٨].

(٦) قوله تعالى: «إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَتَنَبِّهُ» [١٢] [البروج: ١٢].

(٧) قوله تعالى: «وَمَا تَنْفِقُتْ إِلَّا أَتَيْكَهُ وَمَعَ اللَّهِ» [البقرة: ٢٧٢].

(٨) قوله تعالى: «مَا تَنْفِقُ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا حَلَقْتُ بِيَدِي» [ص: ٧٥]. والتصریح بالصفة سواء في الكتاب أو في السنة.

**الثالث: التصريح ب فعل أو وصف<sup>(١)</sup>** دال عليها، كالاستواء على العرش والنزول إلى السماء الدنيا، والمجيء للفضل بين العباد يوم القيمة<sup>(٢)</sup>، والانتقام من المجرمين<sup>(٣)</sup>، الدال عليها على الترتيب<sup>(٤)</sup>. قوله تعالى: ﴿أَلْرَحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَى﴾ [طه: ٥] وقول النبي ﷺ: «ينزل ربنا إلى السماء الدنيا...». الحديث<sup>(٥)</sup> وقول الله تعالى: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفَّاً﴾ [التجبر: ٢٢] وقوله: ﴿إِنَّا مِنَ الْمُجْرِمِينَ مُنْتَقِمُونَ﴾<sup>(٦)</sup> [السجدة: ٢٢].



(١) قيل: إن الصفة والوصف مترادافان وقيل: بينهما تغاير والظاهر أن مراد المؤلف من الوصف هنا هو اسم الفاعل كما في المثال الذي أتي به.

انظر كتاب الوصف المشتق في القرآن د. عبد الله الدليل ص ٤٣.

(٢) هذه كلها أفعال للرب فالاستواء، والنزول والمجيء صفات فعلية.

(٣) عرفنا أن هناك فرقاً بين الصفة والوصف وأن دلالة الصفة تكون بالتصريح بها وكذلك تثبت الصفة بالتصريح بالوصف كالانتقام فهو صفة فعلية.

(٤) يسمى في البلاغة باللقب والنشر المرتب، وسماه بعض البدعويين بالطي والنشر وهو ذكر متعدد على الإجمال ثم ذكر ما لكل واحد من غير تعين ثقة بأن الساعي يرده إليه لعلمه بذلك بالقرآن.

انظر التبيان في البيان للطبيبي ص ٥٠٤ وعلم البديع د. عبد العزيز عتيق ص ١٦٧ ومعجم البلاغة للدكتور أحمد مطروب ص ٥٢٥.

(٥) سبق تحرير الحديث.

(٦) وورد من ذلك قوله تعالى: ﴿وَلَا لَجَيْلَوْنَ مَا عَنِّيَا صَبِيْدَا جَرِّا﴾ [الكهف: ٨]، وقد ذكر ابن الوزير في إثارة الحق على الخلق ص ١٦٠ أنه من الأسماء.

وورد قوله تعالى: ﴿وَلَا لَوَبِيْعُونَ﴾ [الذاريات].

ومن ذكر ذلك من الأسماء ابن منه وابن العربي وابن الوزير.

ملاحظة: إن جعلنا المتعم والموضع والعاجل أسماء فإنuntas الصفة يرجع إلى الوجه الثاني وهو التضمن لكن لما كان المؤلف يرى أن المنتقم ليس اسمًا فإنه ذكر أن الله صفة الانتقام من الرجه الثالث والله أعلم.



الفصل السادس



الفصل الثالث

قواعد في أدلة الأسماء والصفات

القاعدة الأولى

الأدلة التي تثبت بها أسماء الله تعالى وصفاته هي كتاب الله تعالى وسُنة رسوله ﷺ<sup>(١)</sup>.  
فلا تثبت أسماء الله بغيرهما<sup>(٢)</sup>.

وعلى هذا فما ورد إثباته الله تعالى من ذلك في الكتاب والسنة وجَب إثباته<sup>(٣)</sup> وما ورد نفيه فيهما وجَب نفيه مع إثبات كمال ضده. وما لم يرِد إثباته ولا نفيه فيهما وجَب التوقف في لفظه<sup>(٤)</sup>، فلا يُثبت ولا يُنفي لعدم ورود الإثبات والنفي فيه.

وأمّا معناه فيفصل فيه: فإن أريده به حق يليق بالله تعالى فهو مقبول.  
وإن أريده به معنى لا يليق بالله تعالى وجَب رده.

فيمما ورد إثباته الله تعالى: كُلُّ صفة دلَّ عليها اسم من أسماء الله تعالى ذلة مُطابقة أو تضمن أو التزام<sup>(٥)</sup>.

- ومنه: كل صفة دلَّ عليها فعل من أفعاله: كالاستواء على العرش والنزول إلى السَّماء الدُّنيا والمجيء للفضل بين عباده يوم القيمة ونحو ذلك

(١) سبق وأن ذكر المؤلف أن أسماء الله وصفاته توقيفية وذكرنا الأدلة على ذلك.

(٢) كالقياس والاستحسان العقلي كما سبق، فلا يقاس السخى على الجحود مثلاً وهكذا.

(٣) وإذا لم يثبته يكون آثماً وقد سبق أن إنكار الأسماء من الإلحاد.

(٤) وسيأتي أمثلة ذلك في كلام المؤلف.

(٥) قد سبق بيان ذلك مفصلاً.

من أفعاله التي لا تحصى أنواعها، فضلاً عن أفرادها<sup>(١)</sup> «وَيَقْعُلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ» [إبراهيم: ٢٧].

- ومنه: الوجه، والعينان، واليدان، ونحوها.
- ومنه: الكلام، والمشيئة، والإرادة، بِقِسْمِيهَا الكوني والشرعى، فالكونية بمعنى المشيئة والشرعية بمعنى المحبة<sup>(٢)</sup>.
- ومنه: الرضا، والمحبة، والغضب، والكرامة، ونحوها<sup>(٣)</sup>.
- ومِمَّا وردَ نَفِيَهُ عَنَ اللَّهِ سَبَحَانَهُ لَا تَفَانَهُ وَتُبَوْتُ كَمَالُ ضِدِّهِ: الموت والنوم، والستنة، والعجز، والإعياء، والظلم، والغفلة عن أعمال العباد، وأن يكون له مثيل أو كُفُورٌ ونحو ذلك<sup>(٤)</sup>.

• ومِمَّا لَمْ يَرِدْ إِثْبَاتَهُ وَلَا نَفِيَهُ لِفَظُ (الجَهَةِ)<sup>(٥)</sup> !!! فلو سأَلْ سائلٍ: هل نَبَتَ اللَّهُ تَعَالَى جَهَةً؟

قلنا له: لِفَظُ الجَهَةِ لَمْ يَرِدْ فِي الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ إِثْبَاتًا وَلَا نَفِيًّا وَيُعْنِي عَنْهُ مَا نَبَتَ فِيهِمَا مِنْ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى فِي السَّمَاءِ.  
وَأَمَّا مَعْنَاهُ: فَإِمَّا أَنْ يُرَاَدَ بِهِ جَهَةُ سُفْلٍ<sup>(٦)</sup>، أَوْ جَهَةُ عُلُوٍّ تُحِيطُ بِاللَّهِ، أَوْ جَهَةُ عُلُوٍّ لَا تُحِيطُ بِهِ.

(١) عرفنا فيما سبق المراد من نوع الفعل ومن إفراد الفعل أو آحاده.

(٢) انظر هذه المسألة في شرح الواسطية لكل من:

- الشِّيخُ عبدُ العزِيزِ الرشيدِ ص. ٦٦.

- الشِّيخُ ابنُ عثِيمِينَ (١٦٩/١)، وَفِي الْفَتاوِيِّ أَيْضًا ص. ٤٢.

- الشِّيخُ صالحُ الفوزانِ ص. ٣٩.

- الشِّيخُ زيدُ بنِ فِياضِ ص. ٧٩.

- الشِّيخُ عبدُ اللهِ بنِ جَرِيرِ (١٣٢/١).

(٣) أدلة هذه مذكورة في مواضعها في كتب العقاد قاله المؤلف أه.

(٤) أدلة هذه مذكورة في مواضعها من كتب العقاد قاله المؤلف وانظر التدمريه ص. ٥٧.

(٥) سأتأتي تفصيله في الملحق.

(٦) السُّفْلُ لَهُ مَعْنَيَانٌ:

١ - أَنْ يَكُونَ شَيْءٌ أَسْفَلُ مِنْ شَيْءٍ وَالمرادُ هُنَا أَنْ يَكُونَ الْخَالقُ أَسْفَلُ مِنَ الْمُخْلُوقِ بِأَنَّ

**فالأول: باطل؛ لمنافاته لعلو الله تعالى الثابت بالكتاب والسنّة والعقل والفطرة والإجماع<sup>(١)</sup>.**

= تكون السماء أو أي شيء فوقه وهذا مستحيل.  
ب - السفل يطلق ويراد به مركز الأرض لأن الجسم الكروي ليس له إلا جهتان: علو وهو السطح، وسفل وهو المركز كما بين ذلك شيخ الإسلام في الرسالة العreshية وفي نفس التأسيس ردًا على ما توهمه الرازي من أن إثبات العلو له يلزم أن يكون الرب أضل من نصف الكرة الثانية من الأرض وبين شيخ الإسلام أن هذا لا يقال، لأن الله محيط بالعالَم.

(١) قد ذكرنا في مقدمة الكتاب المؤلفات التي أفت في العلو وهي كثيرة.

وسئل الشيخ ابن عثيمين في الفتوى ص ٦٥ :

هل السماء الثانية فما فوقها تكون فوقه إذا نزل إلى السماء الدنيا؟

الجواب: لا، ونجزم بهذا لأننا لو قلنا بإمكان ذلك لبطلت صفة العلو، وصفة العلو لازمة لله وهي صفة ذاتية لا تنتفي عن الله ولا يمكن أن يكون شيء فوقه حيث أنه يبقى الإنسان منهاً كيف ينزل إلى السماء الدنيا ولا تقله ولا تكون السموات الأخرى فوقه هل يمكن هذا؟!

الجواب: إذا كنت منهاً من هذا فإنما تنبهت إذا قست صفات الخالق بصفات المخلوق، صحيح أن المخلوق إذا نزل إلى المصباح صار السطح فوقه وصار سطح المصباح يقله، لكن الخالق لا يمكن أن يقاس بخلقه، فلا تقل: كيف؟ ولم؟

فإذا هذان السؤالان: هل السماء تقله؟

الجواب: لا لأنك إن فرضت هذا لزم أن يكون الله محتاجاً إلى السماء والله تعالى غني عن كل شيء، وكل شيء محتاج إليه.

والسؤال الثاني: هل تكون السموات فوق ما عدا السماء الدنيا؟

الجواب: لا لأنك لو فرضت ذلك لزم انتفاء صفة العلو له مع أن العلو من صفات الله الذاتية التي لا ينفك عنها.

فالسؤال هذا من أصله بدعة، كما قال مالك للذي سأله عن الاستواء كيف استوى؟ قال: ((السؤال عنه بدعة)) يعني لأنه ما سأله الصحابة عنه، فأنت الآن ابتدعست في دين الله حيث سالت عن أمر ديني ما سأله الصحابة وهم أفضل منك، وأحرصت منك على العلم بصفات الله، لكن مع ذلك لو قال: أنا يساورني القلق أخشى أن اعتقاد بصفات الله ما لا يجوز، فيبينوا لي وأنقذوني، فعفحته نبين له، لأن الإنسان قد يبتلي بأحد محدودرين: إما التمثيل، وإما التعطيل، فإذا جاءنا يسأل ويقول: أنقذوني ما زال هذا يتزداد في خاطري، ما يكفيني أن تقولوا: بدعة. كيف أذهب ما في خاطري وتلبي نقول نبين لك أهـ.

والثاني: باطل أيضاً؛ لأن الله تعالى أعظم من أن يحيط به شيء من مخلوقاته.

والثالث: حق لأن الله تعالى العلي فوق خلقه ولا يحيط به شيء من مخلوقاته.

ودليل هذه القاعدة السمع والعقل:

فأما السمع: فمنه قوله تعالى: «وَهُدَا كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارِكٌ فَاتَّبِعُوهُ»<sup>(١)</sup> «وَأَنَّقُوا لَنَّكُمْ رُشْحَوْنَ» [الأنعام: ١٥٥].

وقوله تعالى: «فَإِيمَانُكُمْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ أَكْبَرُ الْأَيْمَنِ الَّذِي يَوْمَ الْحِسْبَارِ

وَكَلَّتِي، وَأَنَّبِعُوهُ لَعْلَكُمْ تَهْتَدُونَ»<sup>(٢)</sup> [الأعراف: ١٥٨].

وقوله: «وَمَا مَا نَتَكُمُ الرَّسُولُ فَهُدُوهُ وَمَا تَهْتَكُمْ عَنْهُ فَانْهَوْهُ»<sup>(٣)</sup> [الحجر: ٧].

وقوله: «مَنْ يُطِيعُ الرَّسُولَ فَقَدْ أطَاعَ اللَّهَ وَمَنْ تَوَلَّ فَمَا أَرْسَلْنَاكُمْ عَلَيْهِمْ

حَفِيظًا»<sup>(٤)</sup> [النساء: ٨].

وقوله: «فَإِنْ تَنَزَّلُمُ فِي شَغْوٍ فَرْدَوْهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُقْرِبُونَ بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ

الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ ثَأْوِيلًا»<sup>(٥)</sup> [النساء: ٥٩].

وقوله: «وَإِنْ أَخْكُمْ بِيَنْهِمْ بِمَا أَزَلَ اللَّهُ وَلَا تَنْتَعِنْ أَنْوَاهَهُمْ»<sup>(٦)</sup> [المائدة: ٤٩].

إلى غير ذلك من النصوص الدالة على وجوب الإيمان بما جاء في القرآن والسنة<sup>(٧)</sup>.

(١) الشاهد من الآية قوله: «فَاتَّبِعُوهُ» أي فيما يأمر به وينهى.

(٢) الشاهد من الآية قوله: «وَأَنَّبِعُوهُ لَعْلَكُمْ تَهْتَدُونَ».

(٣) الشاهد من الآية قوله: «فَهُدُوهُ» وقوله: «فَانْهَوْهُ».

(٤) الشاهد من الآية قوله: «مَنْ يُطِيعُ الرَّسُولَ» أي بتصديق خبره وإثبات ما أثبته له وقوله: «مَنْ تَوَلَّ» أي عن طاعة الله والرسول فَإِنَّهُ لَا يَضُرُّ إِلَّا نَفْسُهُ.

(٥) الشاهد من الآية قوله: «فَرْدَوْهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ» فامر برد كل ما تنازع الناس فيه من أصول الدين وفروعه إلى الله والرسول أي إلى كتاب الله وسنة رسوله.

(٦) الشاهد من الآية هو أنه إذا حكم فإنه يحكم بالكتاب والسنة.

(٧) انظر هذه النصوص في كتاب حجية السنة للدكتور عبد الغني عبد الخالق ص ٢٩١ وما بعده.

وكل نَصْ يَدُلُّ على وجوب الإيمان بما جاء في القرآن. فهو دَالٌّ على وجوب الإيمان بما جاء في السنة؛ لأنَّ مما جاء في القرآن الأمر باتِّباع النبي ﷺ والرَّد إلىه عند التَّنَازُع. والرد إليه يكون إلى نفسه في حياته وإلى سُتُّه بعد وفاته.

**فَأَيْنَ الْإِيمَانُ بِالْقُرْآنِ لِمَنْ اسْتَكْبَرَ عَنِ اتِّبَاعِ الرَّسُولِ ﷺ الْمَأْمُورُ بِهِ فِي الْقُرْآنِ؟!**<sup>(١)</sup>

**وَأَيْنَ الْإِيمَانُ بِالْقُرْآنِ لِمَنْ لَمْ يَرُدِ النَّزَاعَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ وَقَدْ أَمَرَ اللَّهُ بِهِ فِي الْقُرْآنِ؟!**<sup>(٢)</sup>

**وَأَيْنَ الْإِيمَانُ بِالرَّسُولِ الَّذِي أَمَرَ بِهِ الْقُرْآنِ لِمَنْ لَمْ يَقْبِلْ ماجاء في سُتُّه؟!**<sup>(٣)</sup>

ولقد قال الله تعالى: **﴿وَرَزَّقَنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يَبْيَسْنَا لِكُلِّ شَيْءٍ﴾**<sup>(٤)</sup>  
[النحل: ٨٩].

(١) هذا استفهام إنكارى من المؤلف للذين لا يتبعون سنة النبي ﷺ وأنهم بذلك لم يؤمنوا بالقرآن أيضاً لأن القرآن أمر باتباعه.

(٢) وهذا استفهام إنكارى من المؤلف وأن من لم يرد النزاع إلى النبي ﷺ فإنه لم يؤمن بالقرآن.

(٣) أي أن القرآن أمر بالإيمان بالرسول أي اتباعه كما سبق.

(٤) قوله: **﴿لِكُلِّ شَيْءٍ﴾** (يحتاج إلى الناس من أمر الشريعة) إما بتبيينه في نفس الكتاب أو بإحالته على السنة لقوله تعالى: **﴿وَمَا مَا ذَكَرْتُ الرَّسُولُ فَحَدَّثَهُ وَمَا تَهْكُمُ عَنْهُ فَأَنْهَمُوا﴾** [الحجر: ٧] أو بإحالته على الإجماع كما قال تعالى: **﴿وَرَأَيْتَ عَجَّلَ سَيِّلَ التَّقْوِينَ﴾** [النساء: ١٥٥] أو على القياس كما قال تعالى: **﴿فَأَعْتَرُوا يَكْأَلِ الْأَبْصَرِ﴾** [الحجر: ٢] والاعتبار النظر والاستدلال للذان يحصل بهما القياس، فهذه أربعة طرق لا يخرج شيء من أحكام الشريعة عنها، كلها مذكورة في القرآن، فكان تبياناً لكل شيء، فاندفع ما قبل: كيف قال الله تعالى: **﴿وَرَزَّقَنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يَبْيَسْنَا لِكُلِّ شَيْءٍ﴾** ونحن نجد كثيراً من أحكام الشريعة لم يعلم من القرآن نصاً، كعدد ركعات الصلاة ومدة المسح والحيض ومقدار حد الشرب ونصاب السرة وغير ذلك، ومن ثم اختلف الأئمة في كثير من الأحكام اهـ. من حاشية الجمل على الجلالين (٤/٢٦١).

وانظر تفسير الخازن (٣/٩٥)، والوسط للواحدى (٣/٧٩).

ومن المعلوم أنَّ كثيراً من أمور الشرعية العلمية والعملية جاء بيانها بالسُّنة فيكون بيانها بالسُّنة من تبيان القرآن<sup>(١)</sup>.

وأما العقل: فنقول إنَّ تفصيل القول<sup>(٢)</sup> فيما يجب أو يمتنع أو يجوز في حق الله تعالى<sup>(٣)</sup> من أمور الغيب التي لا يمكن إدراكتها بالعقل فوجب الرجوع فيه إلى ما جاء في الكتاب والسُّنة.

### ملحق القاعدة

ذكرنا أننا سنفصل المراد من الجهة وقد لخص الألباني في مختصر العلو للذهبي (ص ٧٠) معتقد أهل السنة في ذلك فقال:

والجواب عنها ما قاله ابن تيمية في «التدمرية» ص ٤٥: قد يراد بـ«الجهة» شيء موجود غير الله، فيكون مخلوقاً كما إذا أريد بـ«الجهة» نفس

(١) ولنضرب لك أمثلة على ذلك:

قال الله تعالى: «وَأَقِمُوا الْقِلَّةَ وَهَاجُوا الزَّكَاةَ» فهذا يفهم منه وجوب كل من الصلاة والزكاة.

ولكن: ما هي ماهية هذه الصلاة التي أوجبها وما كيفيتها؟ وما وقتها؟ وما عددها؟ وعلى من تجب؟ وكم مرة تجب في العمر؟ وما هي ماهية الزكاة؟ وعلى من تجب؟ وفي أي مال تجب؟ وما مقدارها؟ وما شروط وجوبها؟

وقال تعالى: «وَإِذَا لَحَظَ وَالصَّرَّةَ لَلَّهُ» ففهمنا: وجوب إتمامها. ولكن: ما المراد بهما؟ فهو جميع ما كان يفعله العرب في الجاهلية؟ أو شيء آخر؟ فما هو؟ وكم مرة تجب في العمر؟ انظر الرسالة للإمام الشافعي ص ٢٠ وما بعده، وحجية السنة لعبد الغني عبد الحالى ص ٣٢٣.

(٢) قول المؤلف (تفصيل القول) احترازاً من الإجمال فإنه يمكن للعقل أن يدرك أن الله كامل الصفات على سبيل الإطلاق.

(٣) الواجب هو الذي لا يمكن عدمه.

والجائز هو الذي يمكن عدمه.

والمحتمل هو الذي يستحيل وجوده.

وقد سبق بيان ذلك.

العرش أو نفس السماوات، وقد يراد به ما ليس بموجود غير الله تعالى، كما إذا أريد بالجهة ما فوق العالم ومعلوم أنه ليس في النص إثبات لفظ الجهة ولا نفيه، كما فيه إثبات العلو والاستواء والفوقية والعروج إليه ونحو ذلك وقد علم أن ما ثم موجود إلا الخالق والمخلوق والخالق سبحانه وتعالى مبادر للملائكة شيء من ذاته ولا في ذاته شيء من مخلوقاته.

فيقال لمن نفي: أتريد بالجهة أنها شيء موجود مخلوق؟ فالله ليس داخلًا في المخلوقات، أو تري بالجهة ماوراء العالم فلا ريب أن الله فوق العالم.

وكذلك يقال لمن قال: الله في جهة. أتريد بذلك أن الله فوق العالم، أو تريده أن الله داخل في شيء من المخلوقات؟ فإن أردت الأولى فهو حق وإن أردت الثانية فهو باطل».

ومنه يتبيّن أن لفظ الجهة غير وارد في الكتاب والسنة وعليه فلا ينبغي إثباتها ولا نفيها لأن في كل من الإثبات والنفي ما تقدم من المحذور ولو لم يكن في إثبات الجهة إلا إفساح المجال للمخالف أن ينسب إلى متبني العلو ما لا يقولون به، لكفى.

وكذلك لا ينبغي نفي الجهة توهّمًا من أن إثبات العلو لله تعالى يلزم منه إثبات الجهة لأن في ذلك محاذير عديدة منها نفي الأدلة القاطعة على إثبات العلو له تعالى ومنها نفي رؤية المؤمنين لربهم ذلك يوم القيمة فصرح بنفيها المعتزلة والشيعة وعلل ابن المطهر الشيعي في «منهج» النفي المذكور بقوله: «لأنه ليس في جهة»! وأما الأشاعرة، أو على الأصح متاخروهم الذين ثبّتوا الرؤية فتناقضوا حين قالوا: (إنه يرى لا في جهة)! يعنون العلو! قال شيخ الإسلام في «منهج السنة» (٢٥٢/٢):

(و)جمهور الناس من مثبتة الرؤية ونفاتها يقولون: إن قول هؤلاء معلوم الفساد بضرورة العقل، كقولهم في الكلام، ولهذا يذكر أبو عبد الله الرازى

أنه لا يقول بقولهم في مسألة الكلام والرؤبة أحد من طوائف المسلمين،  
ثم أخذ يرد على النفاية أنه أريد بها أمر وجودي غير الله كان مخلوقاً  
والله تعالى فوق خلقه لا يحصره ولا يحيط به شيء من المخلوقات فإنه باطن  
من المخلوقات.

وإن أريد بـ«الجهة» أمر عديم، وهو ما فوق العالم، فليس هناك إلّا الله  
وحده.

وهذا المعنى الأخير هو المراد في كلام المثبتين للعلو والتناقلين عن  
السلف إثبات الجهة لله تعالى، كما في نقل القرطبي عنهم. وقال ابن رشد  
في «الكشف عن مناهج الأدلة» (ص ٦٦) :

«القول في الجهة»، وأما هذه الصفة فلم يزل أهل الشريعة من أول  
الأمر يثبتونها لله سبحانه، حتى نفتها المعتزلة وتبعدوا عنها متآخروا  
الأشعرية كأبى المعالى ومن اقتدى بقوله، وظواهر الشرع كلها تقتضي إثبات  
الجهة ثم ذكر بعض الآيات المعروفة ثم قال: إلى غير ذلك من الآيات التي  
إن سلط التأويل عليها عاد الشرع كله مؤولاً، وإن قيل فيها إنها من  
المتشابهات، عاد الشرع كله متشابهاً، لأن الشرائع كلها متفقة على أن الله  
في السماء، وأن منه تنزل الملائكة بالوحي إلى النبيين . . . . .).



## القاعدة الثانية

الواجب في نصوص القرآن والسنّة إجراؤها على ظاهرها<sup>(١)</sup> دون تحريف<sup>(٢)</sup> لا سيما نصوص الصفات حيث لا مجال للرأي فيها:

(١) الظاهر لغة: الواضح البين.

واصطلاحاً: مادل بنفسه على معنى راجع مع احتمال غيره مثاله قوله ﷺ: «توضأ من لحوم الإبل» رواه أحمد وأبو داود فإن الظاهر من المراد بالوضوء غسل الأعضاء الأربع على الصفة الشرعية دون الوضوء الذي هو النظافة فخرج بقولنا: ما دل بنفسه على معنى المجمل لأنه لا يدل على المعنى بنفسه.

وخرج بقولنا: راجع المؤول لأنه يدل على معنى مرجوح لولا القرينة.

وخرج بقولنا: مع احتمال غيره النص الصريح لأنه لا يحتمل إلا معنى واحداً.  
العمل بالظاهر:

العمل بالظاهر واجب إلا بدليل يصرفه عن ظاهره لأن هذه طريقة السلف ولأنه أحوط وأبراً للذمة وأقوى في التعبيد والانقياد.

تعريف المؤول:

المؤول لغة: من الأول وهو الرجوع.

واصطلاحاً: ما حمل لفظه على المعنى المرجو.

نخرج بقولنا: على المعنى المرجو النص والظاهر.

أما النص فلأنه لا يحتمل إلا معنى واحداً وأما الظاهر فلأنه محمول على المعنى المرجع.

والتأويل قسمان: صحيح مقبول، وفاسد مردود.

أ - فالصحيح: ما دل عليه دليل صحيح كتأويل قوله تعالى: «وَسَلِّمْ الْقُرْبَى» إلى معنى وأسائل أهل القرية لأن القرية نفسها لا يمكن توجيه السؤال إليها.

ب - وال fasid: ما ليس عليه دليل صحيح كتأويل المعطلة قوله تعالى: «أَرْجُنْ عَلَى الْمَرْثِقِ أَشْتَوَى» إلى معنى استرلي والصواب أن معناه العلو والاستقرار من غير تكيف ولا تمثيل له. من كتاب الأصول للمؤلف.

(٢) صرف اللفظ عن ظاهره بلا دليل يسمى تحريفاً.

انظر شرح الطحاوية بترتيب الشيخ خالد بن فوزي (٥٠٦/١).

ودليل ذلك السمع والعقل:

أما السمع: فقوله تعالى: «نَزَّلْ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ﴿١٩٣﴾ عَلَى قَلْبِكَ لِتَعْلَمَ مِنَ الْمُنْذِرِينَ يُلْسِانَ عَرَبَيْ شَيْئِنَ ﴿١٩٤﴾» [الشعراء: ١٩٣ - ١٩٥].

وقوله: «إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْءَانًا عَرَبَيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿٢١﴾» [يوسف: ٢].

وقوله: «إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْءَانًا عَرَبَيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿٢٣﴾» [الزخرف: ٣].

وهذا يدل على وجوب فهمه على ما يتضمنه ظاهره باللسان العربي إلا أن يمنع منه دليل شرعي<sup>(١)</sup>.

وقد ذم الله تعالى اليهود على تحريفهم وبين أنهم بتحريفهم من أبعد الناس عن الإيمان فقال: «أَنْتُمْ فِي أَنْتُمْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ قَرِيبُكُمْ يَسْعَوْنَ كَلَمَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقْلَوْهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿٧٦﴾» [آل عمران: ٧٥] وقال تعالى: «مَنْ أَلَّذِينَ هَادُوا بِحُرْفَوْنَ الْكَلَمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ، وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا» [آل عمران: ٤٦].

**وأما العقل:** فلأن المتكلم بهذه النصوص أغفل بمراده من غيره وقد حافظنا باللسان العربي المبين فوجب قبوله على ظاهره وإلا لا خالفت الآراء وتفرقت الأمة.

(١) هذا هو الشاهد من الآيات وأنه يجب فهمه على ظاهره إلا إذا منع منه دليل شرعي فإنه يترك هذا الظاهر.

مثال ذلك قوله تعالى: «فَإِذَا قَرَأَتِ الْقُرْءَانَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ» فإن ظاهره متrok لدليل شرعي آخر هو أن النبي ﷺ كان يستعيد عند الشرع في القراءة.

وانظر الخلاف في هذه المسألة في تفسير الرازبي (٢٠/٩٢) فقد نقل هذا القول عن الأكثر وأن بعض الآئمة أخذ بظاهر الآية كداود الظاهري وقال إن الاستعادة تكون بعد القراءة.

وقول المؤلف: (إلا أن يمنع منه دليل شرعي) احترازاً من الأدلة العقلية التي يستند إليها المعطلة في صرف ظواهر القرآن والستة.

(٢) الشاهد من الآية أن الله ذم اليهود لأنهم كانوا يحرفون الكلم عن مواضعه إما بتغيير اللفظ أو المعنى أو بهما جميعاً وتحريف نصوص الصفات كذلك منه عنه.

انظر فتح القيدير للشوكاني (١/١٥١).

(٣) الشاهد من الآية أن الله ذم اليهود لأنهم كانوا يحرفون الكلم عن مواضعه إما بتغيير اللفظ أو المعنى أو بهما جميعاً وتحريف نصوص الصفات كذلك منه عنه.

انظر تفسير السعدي (١/٣٥٤).

القاعدة الثالثة

ظواهر نصوص الصفات معلومة لنا باعتبار، ومحجولة لنا باعتبار آخر: باعتبار المعنى<sup>(١)</sup>: هي معلومة، وباعتبار الكيفية التي هي عليها: محجولة. وقد دلَّ على ذلك السمع والعقل.

أما السمع: فمنه قوله تعالى: ﴿كُتُبَ أَرْزَلَهُ إِلَيْكَ مُبَرَّأً لِيَتَبَرَّأُ مَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَلَا تَذَكَّرْ أُولُو الْأَيْمَنِ﴾<sup>(٢)</sup> [ص: ٢٩].

وقوله تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَاهُ فِرْخَةً كَانَ عَرَبِيًّا أَعْلَمُكُمْ تَعْقِلُونَ﴾<sup>(٣)</sup> [الزخرف: ٣].

وقوله تعالى: ﴿وَأَرْزَلَهُ إِلَيْكَ الذَّكَرْ لِتُبَيَّنَ لِلتَّائِنِ مَا نَزَّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنْتَكِرُونَ﴾<sup>(٤)</sup> [النحل: ٤٤].

(١) أي أصل المعنى لا المعنى الذي يكون في حق المخلوق فهذا غير مراد قطعاً ولهذا يقول شارح الطحاوية ص ٧٦ عن الصفات أن أصل معناها معلوم لنا اهـ.

وانظر التدميرية ص ٨٩ فقد ذكر شيخ الإسلام هذه القاعدة وفصل فيها.

(٢) قال السعدي في تفسير (٤٨٧/٤):

﴿لِيَتَبَرَّأُ مَا بَيْنَ يَدَيْهِ﴾ أي: هذه الحكمة من إنزاله، ليتدارس الناس آياته، فيستخرجوا علمها ويتأملوا أسرارها وحكمها. فإنه بالتدبر فيه والتأمل لمعانيه، وإعادة الفكر فيها مرة بعد مرة، تدرك بركته وخبيه وهذا يدل على الحث على تدبر القرآن، وأنه من أفضل الأعمال، وأن القراءة المشتملة على التدبر، أفضل من سرعة التلاوة، التي لا يحصل بها هذا المقصود اهـ.

إذا لا يمكن أن تدبر ما لا أدرك معناه وإنما تدبر وأعقل إذا كان الكلام معلوماً لدى.

(٣) قال السعدي في تفسير (٤٣٧/٤):

﴿إِنَّا جَعَلْنَاهُ فِرْخَةً كَانَ عَرَبِيًّا﴾ هذا هو المقسم عليه، أنه جعل بألفاظ اللغات وأوضحتها وأبيتها وهذا من بيانه.

وذكر الحكمة في ذلك: ﴿أَعْلَمُكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ الفاظه ومعانيه لتيسيرها وقربها من الأذهان.

= (٤) فقوله ﴿لِتُبَيَّنَ لِلتَّائِنِ﴾ دليل على أن الرسول ﷺ بين القرآن بالفاظه ومعانيه.

والتأديب لا يكون إلا فيما يمكن الوصول إلى فهمه ليتذكر الإنسان بما فهمه منه.

وكون القرآن عربياً ليغفله من يفهم العربية يدل على أن معناه معلوم، وإنما كان فرق بين أن يكون باللغة العربية أو غيرها.

وبيان النبي ﷺ القرآن للناس شامل لبيان لفظه وبيان معناه.

وأما العقل: فلأنه من المعال أن ينزل الله تعالى كتاباً أو يتكلّم رسوله ﷺ بكلام يقصد بهذا الكتاب وهذا الكلام أن يكون هداية للخلق ويبقى في أعظم الأمور وأشدّها ضرورة مجهول المعنى بمنزلة الحروف الهجائية<sup>(١)</sup> التي لا يفهم منها شيء؛ لأن ذلك من السفة الذي تأبه حكمة الله تعالى.

---

قال السعدي في تفسيره (٦٢/٣): **﴿وَأَرْسَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ﴾** أي: القرآن الذي فيه ذكر ما يحتاج إليه العباد من أمور دينهم ودنياهם، الظاهرة والباطنة.

**﴿وَتِبَيَّنَ لِكُلِّ أُنْثَىٰ مَا نَزَّلَ لِأَنَّهُمْ﴾** وهذا شامل لتبيين ألفاظه، وتبيين معانيه. **﴿وَلَقَدْ هُمْ يَنْكُرُونَ﴾** فيه، فيستخرجون من كنزه وعلومه، بحسب استعدادهم، وإقبالهم عليه. ملاحظة: والشاهد من الآيات أنه أمر بتدبر القرآن كله لا بتدبر بعضه.

(١) هي الحروف التي تتركب منها الكلمات وتسمى أيضاً: حروف المعجم وحروف البناء وهي أقسام:

انظر المعجم المفصل في علوم اللغة د. محمد التونجي (٢٨٢/١).

وفي كتاب المعجم المفصل في الأدب (٣٥٨/١) قال:

الحروف الهجائية: هي الحروف العربية وعددها ثمانية وعشرون حرفاً وإذا اعتبرنا الألف تمثل علامتين: هما المهمزة والألف اللينة صار العدد تسعة وعشرين، ويدعوهم بعضهم «حروف المعجم»، وأخرون «الأبجدية» وفته «حروف الألف باء» فالأول يرفضه ابن جني لأن المعجم مصدر، ولكن هنا جاء على صيغة اسم المفعول فيصبح المعنى: الحروف الخامسة، من الفعل الرباعي «أعجم» أي أزال الغموض والثاني «الأبجدية» لا تطلق إلا على الترتيب الجملى المعروف حسائياً والمأخوذ عن بعض اللغات السامية وهو أ، ب، ج، د، ... . والثالث «الألف باء» وهو المقصود اليوم وفي المعاجم يحسب تسلسلها: أ، ب، ت، ث، ..... ، إلى باء.

أما كلمة «المجام» فهي تعطى اللفظة بحروفها مع حركاتها ويقال: هجوت الحروف هجراً أو هجاء وعجرتها تهجة وتهجيتها تهجة ولهذا قالوا: حروف التهجي أو التهجة.

وقد قال الله تعالى عن كتابه: «كِتَابٌ أَنزَلْنَا مَإِنَّا نَرَى فِيْكَ مُفْسِدًا مِنَ الْأَنْوَارِ حَكِيمٌ حَبِيرٌ»<sup>(١)</sup> [هود: ١].

هذه دلالة السمع والعقل على علمنا بمعنى نصوص الصفات.

وأمّا دلالتهما على جهلنا لها باعتبار الكيفية، فقد سبقت في (القاعدة السادسة من قواعد الصفات).

وبهذا علم بطلان مذهب المفوّضة<sup>(٢)</sup> الذين يفرضون علم معاني نصوص الصفات ويدعون أنّ هذا مذهب السلف. والسلف بريئون من هذا المذهب!! وقد تواترت الأقوال عنهم بإثبات المعاني لهذه النصوص إجمالاً أحياناً<sup>(٣)</sup> وتفصيلاً أحياناً<sup>(٤)</sup>، وتقويضهم الكيفية إلى علم الله عزّل.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه المعروف بـ(العقل والنقل)

---

(١) يقول تعالى: هذا **«كِتَابٌ**» أي عظيم، ونزل كريم.  
**«أَنْزَلْنَا مَإِنَّا**» أي: أنتفت وأحسنت، صادقة أخبارها، عادلة أوامرها ونواهيها،  
نضبحة الفاظه بهبة معانيه.

**«مِنَ الْأَنْوَارِ**» أي: ميزت: وبينت بياناً في أعلى أنواع البيان  
**«حَبِيرٌ**» يضع الأشياء مواضعها، وينزلها منازلها لا يأمر ولا ينهى إلا بما  
تفضله حكمته.

**«حَبِيرٌ**» مطلع على الظواهر والبواطن فإذا كان إحكامه وتفصيله من عند الله الحكيم  
الخبير فلا تزال بعد هذا عن عظمته وجلالته واشتماله على كمال الحكم وسعة  
الرحمة.

(٢) عرف المؤلف المراد من التفريض وأنهم الذين يفرضون علم معاني نصوص الصفات  
وأصل التقويض في اللغة مأخوذ من قولهم: فرض إليه الأمر أي رده إليه.

(٣) من ذلك ما قاله الإمام الأصبهاني قوام السنة في كتابه الحجة في بيان المحجة (١/٩١): (إن الأخبار في صفات الله عزّل جاءت متواترة عن النبي ﷺ موافقة لكتاب الله عزّل، فنقلها الخلف عن السلف قرناً بعد قرن من لدن الصحابة والتبعين إلى عصرنا هذا على سبيل إثبات الصفات لله والمعرفة والإيمان بها، والتسليم لما أخبر الله به في تنزيله وبينه الرسول عن كتابه مع اجتناب التأويل) اهـ.

(٤) وهو كثير ومن ذلك ما سبق عن الإمام مالك وشيخه ربيعة وقد نقل الإمام الالكاني جملة منها في كتابه أصول الاعتقاد (٣٩٧/٣).

ص(١١٦) ج(١) المطبوع على هامش (منهاج السنة): (وأما التفويض فمن المعلوم أنَّ الله أمرَنا بِتَدْبُرِ القرآن وَحَضَّنا عَلَى عَقْلِهِ وَفَهْمِهِ فكيف يجوز مع ذلك أن يراد من الإعراض عن فهمه وَمَعْرِفَتهِ وَعَقْلِهِ...؟<sup>(١)</sup>

إلى أن قال ص(١١٨): (وَحِينَئذٍ فَيَكُونُ مَا وَصَفَ اللَّهُ بِهِ نَفْسَهُ فِي الْقُرْآنِ أَوْ كَثِيرٌ مِّمَّا وَصَفَ اللَّهُ بِهِ نَفْسَهُ لَا يَعْلَمُ الْأَنْبِيَاءُ مَعْنَاهُ بَلْ يَقُولُونَ كَلَامًا لَا يَعْلَمُونَ مَعْنَاهُ)<sup>(٢)</sup>.

قال: (ومعلوم أنَّ هذا قَدْحٌ في القرآن والأنبياء إذ كان الله أَنْزَلَ القرآن وأَخْبَرَ أَنَّهُ جعله هُدًى وَبَيَانًا للناس وأَمَرَ الرَّسُولَ أَنْ يُبَلِّغَ الْبَلَاغَ الْمُبَيِّنَ وَأَنْ يُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَأَمَرَ بِتَدْبُرِ القرآن وَعَقْلِهِ وَمَعْنَاهُ فَأَشَرَّفَ مَا فِيهِ وَهُوَ مَا أَخْبَرَ بِهِ الرَّبُّ عَنْ صَفَاتِهِ... لَا يَعْلَمُ أَحَدٌ مَعْنَاهُ فَلَا يَعْقِلُ وَلَا يَتَدَبَّرُ وَلَا يَكُونُ الرَّسُولُ بَيْنَ النَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَبْلُغُ الْبَلَاغَ الْمُبَيِّنَ، وَعَلَى هَذَا التَّقْدِيرِ فَيَقُولُ كُلُّ مُلْحِدٍ وَمُبْتَدِعٍ: الْحَقُّ فِي نَفْسِ الْأَمْرِ مَا عَلِمْتُهُ بِرَأْيِي وَعَقْلِي وَلَيْسَ فِي النُّصُوصِ مَا يَنَاقِضُ ذَلِكَ، لِأَنَّ تَلْكَ النُّصُوصَ مَسْكَلَةٌ مُتَشَابِهَةٌ وَلَا يَعْلَمُ أَحَدٌ مَعْنَاهَا وَمَا لَا يَعْلَمُ أَحَدٌ مَعْنَاهُ لَا يَجُوزُ أَنْ يُسْتَدَلُّ بِهِ، فَيَقِنَّ هَذَا الْكَلَامُ سَدًّا لِبَابِ الْهُدَى وَالْبَيَانِ مِنْ جَهَةِ الْأَنْبِيَاءِ وَفَتْحًا لِبَابِ مِنْ يُتَارِضُهُمْ وَيَقُولُ: إِنَّ الْهُدَى وَالْبَيَانَ فِي طَرِيقِ الْأَنْبِيَاءِ؛ لَأَنَّا نَحْنُ نَعْلَمُ مَا نَقُولُ وَنَبْيَّنُهُ بِالْأَدْلَةِ الْعَقْلَيَّةِ وَالْأَنْبِيَاءِ لَمْ يَعْلَمُوا مَا يَقُولُونَ فَضْلًا عَنْ أَنْ يُبَيِّنُوا مُرَادَهُمْ فَتَبَيَّنَ أَنَّ قَوْلَ أَهْلِ التَّفْوِيسِ الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ مُتَّبِعُونَ لِلْسُّنْنَةِ وَالسَّلْفِ مِنْ شَرِّ أَقْوَالِ أَهْلِ الْبَدْعِ وَالْإِلْحَادِ اهـ.<sup>(٣)</sup> كلامُ الشِّيخِ.

وهو كلامٌ سَدِيدٌ من ذي رَأْيِ رَشِيدٍ وَمَا عَلِيهِ مَزِيدٌ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى رَحْمَةً وَاسِعَةً وَجَمَعْنَا بِهِ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ.

(١) انظر درء تعارض العقل والنقل المطبوع في جامعة الإمام بتحقيق د. محمد رشاد و(١/٢٠١) في طبعة دار الكتب العلمية بتحقيق محمد بيضون (١١٦/١).

(٢) درء التعارض (١/٢٠٤) ط. جامعة الإمام، و(١/١٨٨) ط. دار الكتب العلمية.

(٣) درء التعارض (١/٢٠٤، ٢٠٥) ط. جامعة الإمام، و(١/١١٨) ط. دار الكتب العلمية.

## القاعدة الرابعة

ظاهر النصوص ما يَبَدِّرُ منها إلى الذهن من المعاني<sup>(١)</sup> وهو يختلف بحسب السياق وما يُضاف إليه الكلام:

(١) انظر التدمرية لشيخ الإسلام ص ٦٩، وتقريب التدمرية للشيخ ابن عثيمين ص ٦١ حيث يقول: فإن قال قائل: في نصوص الصفات لا يجوز إجراؤها على ظاهرها لأن ظاهرها غير مراد.

فجوابه أن يقال: ماذا تريد بالظاهر؟ أتريد ما يظهر من النصوص من المعاني اللائقة بالله من غير تمثيل فهذا ظاهر مراد الله ورسوله قطعاً وواجب على العباد قبوله، والإيمان به شرعاً لأنه حق، أم تريد بالظاهر ما فهمته من التمثيل، فهذا غير مراد لكنه ليس ظاهراً نصوص الكتاب والسنّة لأن هذا الظاهر الذي فهمته كفر وباطل بالتصوّر والإجماع ولا يمكن أن يكون ظاهراً كلام الله ورسوله كفراً وباطلاً ولا يرتضي ذلك أحد من المسلمين.

فتبيّن بذلك أن من قال: إن ظاهر نصوص الصفات فقد أخطأ على كل تقدير لأنه إن فهم من ظاهرها معنى فاسداً وهو التمثيل فقد أخطأ في فهمه وأصاب في قوله: (غير مراد) وإن فهم من ظاهرها معنى صحيحاً وهو المعنى اللائق بالله فقد أصاب في فهمه وأخطأ في قوله (غير مراد) فهو إن أصاب في معنى ظاهرها أخطأ في نفي كونه مراداً، وإن أخطأ في معنى ظاهرها أصاب في نفي كونه مراداً فيكون قوله خطأ على كل تقدير. والصواب الذي لا خطأ فيه أن ظاهرها مراد وأنه ليس إلا معنى يليق بالله أه.

وذكر شارح الطحاوية احتراماً مهماً، وهو أن إثبات السلف للظاهر معناه التمثيل والتكييف وذلك لأن لفظ (الظاهر) يستخدمه المتكلمون في المعنى الفاسد أي ظاهر ما في المخلوقين وهذا ليس بمقصد الأئمة ثم هذا ليس هو الظاهر من النصوص ولا يفهم منها ذلك إلا جاهل أو معاند وأما السلف فالظاهر عندهم هو ما سبق إلى العقل السليم منه لمن يفهم بذلك اللغة.

وهذه المسألة مرتبطة بمسألة المجاز في اللغة وقد سبق الكلام فيه.

ومسألة المجاز: من المسائل التي احتاج بها النفاء المعطلة على نفي صفات الله تعالى والحق في هذه المسألة: أن كل لفظ فهو حقيقة فيما استعمل فيه بقرينته وقد لزم ذلك القائلين بـنفي المجاز من قال: إن العام المخصوص حقيقة وأكثرهم يثبت ذلك وليس =

فالكلمة الواحدة يكون لها معنى في سياق ومعنى آخر في سياق. وتركيب الكلام يُفيد معنى على وجه ومعنى آخر على وجه<sup>(١)</sup>. فلفظ (القرية) مثلاً يُراد به القوم تارة ومساكن القوم تارة أخرى.

فمن الأول<sup>(٢)</sup> قوله تعالى: ﴿وَلَمْ يَرَهُ قَرِيبًا إِلَّا تَخَنَّنْتُمْ كُلُّهُمَا قَبْلَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ أَوْ مُعَذَّبُوهَا عَذَابًا شَدِيدًا﴾ [الإسراء: ٥٨].

لأحدهم دليل في إثبات المجاز وليس لهم إسناد صحيح لواضع اللغة أن كذا وضع بكلدا فلو فرضنا أن أساً مفترساً وضع له في حديقة الحيوانات منبر فصعد عليه (كما يكون فيما يسمى بالسرك) فهل يصبح عند أهل المجاز أن يعبر عن هذه الصورة بـرأيت أساً على المنبر) أو يحتاج الأمر إلى قرينة تدل على أن المراد الحيوان المفترس لكثرة استعماله في الرجل الشجاع.

ومثال آخر: وهو لفظ السيارة: الدالة على من يسير كما قال تعالى: ﴿مَنْتَهَا لَكُمْ وَلَا كِتَابَةَ﴾ [المائدة: ٩٦] وقوله: ﴿وَجَاءَتْ سِيَارَةً فَأَرْسَلُوا وَارْدِهِمْ﴾ [يوسف: ١٩] وهذا الاسم شائع الآن على السيارة المركبة المعهودة فقولهم: (الحقيقة ما لا يحتاج إلى قرينة) ليس صحيحاً على إطلاقه بل كل من الألفاظ إنما تعرف من خلال التركيب ولذا فإن أهل اللغة إنما يقلوا التراكيب ولم يقلوا المفردات كما هو معروف في المعاجم وهذا بين والله أعلم.

وانظر في كسر طاغوت المجاز: الصواعق المرسلة (أول الجزء الثاني من المختصر ص ٣ وما بعدها). وانظر في رد ما ادعوا فيه المجاز من صفات (المجيء - الإثبات - الرحمة - الاستواء): مختصر الصواعق (١٠٦/٢ وما بعدها) اهـ: من ترقيب الطحاوية للشيخ خالد فوزي (٥٠٩/١).

(١) حاصل كلام المؤلف أن الظاهر يختلف بحسب عدة أمور:

- أ - السياق.
- ب - الإضافة.
- ت - التركيب.

وسيأتي المؤلف بأمثلة على ذلك.

(٢) أي يراد بهذه الآية القوم لأن الذي يعذب هو الساكن في القرية لا القرية نفسها. ولهذا جاء في تفسير الجلالين ص ٣٧٢ أن المراد من القرية هنا أهلها. وقال الجمل في حاشيته (٣٢٤/٤) أي الطائفة، وبهذا قال الصاوي في حاشيته (٣٥٤/٢).

وأما ما ورد في تفسير ابن عطية (١٢١/٩)، والشعابي (٢٦٧/٢) أن المراد بذلك أنه ليس مدينة من المدن فلا يعني أنهم يريدون بالقرية المنساكن بدليلاً كلام ابن عطية بعد ذلك أنضميراً يعود على أهل القرية فهذا هو المتأذر للذهن.

والشاهد أن الكلمة الواحدة لها معنى في سياق ومعنى آخر في سياق آخر.

ومن الثاني قوله تعالى عن الملائكة ضيف إبراهيم: ﴿إِنَّا مُهَلِّكُوا أَهْلَ هَذِهِ الْقَرْيَةِ﴾ [العنكبوت: ٣١].

وتقول: صنعت هذا بيدي، فلا تكون اليد كاليد في قوله تعالى: ﴿لَمَا خَلَقْتُ يَدَيِّ﴾ [ص: ٧٥] لأن اليد في المثال أضيفت إلى المخلوق فتكون مُناسبة له<sup>(١)</sup> وفي الآية أضيفت إلى الخالق فتكون لائقة به<sup>(٢)</sup> فلا أحد سليم الفطرة صريح العقل<sup>(٣)</sup> يعتقد أن يد الخالق كيد المخلوق أو بالعكس.

وتقول: ما عندك إلا زيد<sup>(٤)</sup>، وما زيد إلا عندك فتفيد الجملة الثانية<sup>(٥)</sup>.

معنى غير ما تفيده الأولى مع اتحاد الكلمات لكن اختلف التركيب فتغير المعنى به. إذا تقرئ هذا: ظاهر نصوص الصفات ما يتباادر منها إلى الذهن من المعاني.

وقد انقسم الناس فيه إلى ثلاثة أقسام<sup>(٦)</sup>:

---

(١) لأن الإضافة خصصت اليد بالجارة المناسبة للمخلوق.

(٢) ولا يشارك المخلوق في خصائص هذه اليد.

(٣) العقل الصريح هو الذي خلا من الشبهات التي أتى بها علماء الكلام وخلا من الشهوات كما في تلخيص الحموية للمؤلف ص ٩٦.

(٤) الجملة الأولى أفادت قصر الصفة على الموصوف ويكون المعنى أنه لا يوجد عندك إلا زيد ولا يوجد شخص آخر عندك أي قصر الصفة التي هي العندية على الموصوف الذي هو زيد.

(٥) أفادت قصر الموصوف على الصفة فقصرنا زيداً وهو الموصوف على الصفة وهي العندية أي أن زيداً لا يوجد في غير هذا المكان لكن قد يوجد شخص آخر معك.

س: ما هو الضابط في قصر الصفة على الموصوف وقصر الموصوف على الصفة؟  
ج: مدخول (ما) النافية هو المقصور، والذي يأتي بعد (إلا) هو المقصور عليه.

تطبيقات: ما زيد إلا عندك.

دخل على زيد (ما) النافية. إذا هو مقصور، إلا عندك مقصور عليه.  
ما عندك إلا زيد.

دخلت (ما) على عند إذا هو مقصور.

انظر معجم المصطلحات البلاغية د. أحمد مطلوب ص ٤٦٨.

(٦) انظر الحموية ص ٥٣٩.

القسم الأول: من جعلوا الظاهر المُتَبَادر منها معنى حُقُّا يَلِيقُ بالله تعالى وأبقوا دلالتها على ذلك<sup>(١)</sup> وهو لاء هم السلف الذين اجتمعوا على ما كان عليه النبي ﷺ وأصحابه والذين لا يصدق لقب أهل السنة والجماعة إلا عليهم.

وقد أجمعوا على ذلك: كما نقله ابن عبد البر فقال: (أَفَلِ السُّنْنَةُ مُجْمَعُونَ عَلَى الْإِقْرَارِ بِالصَّفَاتِ الْوَارِدَةِ كُلُّهَا فِي الْقُرْآنِ وَالسُّنْنَةِ وَالإِيمَانِ بِهَا وَحَمِلُوهَا عَلَى الْحَقِيقَةِ لَا عَلَى الْمَجَازِ إِلَّا أَنَّهُمْ لَا يُكَيِّفُونَ شَيْئًا مِّنْ ذَلِكَ وَلَا يَجِدُونَ فِيهِ صَفَةً مَحْصُورَةً) اهـ.<sup>(٢)</sup>

---

(١) أي على ذلك الذي يتبارى إلى النعم.

(٢) ذكره ابن عبد البر في التمهيد في (١٤٥/٧) وقال بعد ذلك: وأما أهل البدع والجهمية والمعزلة كلها والخوارج فكلهم ينكروا ولا يحمل شيئاً منها على الحقيقة ويزعمون أن من أقربها مشبه لهم عند من أثبتها نافون للمعبود والحق فيما قاله الفائلون بما نطق به كتاب الله وسنة رسوله وهم أئمة الجماعة والحمد لله اهـ.

وقوله: (ولا يجدون فيه صفة محصورة) أي لا يجعلون لصفاته نهاية وغاية بخلاف صفات البشر فإنها محدودة فلو وصف فلان بالعلم والكرم لكان لتلك الصفة غاية ونهاية بل قد يكون غيره أعلم وأكرم.

وفي كتاب موقف ابن حزم من الأشعرية للدمشقي ص ٦٦ نجد تحديدهم لقدرة الله، وقالت الأشعرية كلها: إن الله لا يقدر على ظلم أحد البتة ولا يقدر على الكذب ولا على قول إن (المسيح ابن الله) حتى يقول قبل ذلك: «وَقَالَتِ الْأَشْعُرِيَّةُ» وأنه لا يقدر على أن يقول: «عَزِيزٌ إِنَّ اللَّهَ» حتى يقول قبل ذلك: «وَقَالَ إِلَيْهِمْ» وأنه لا يقدر على أن يتخذ ولداً وأنه لا يقدر البتة على إظهار معجزة على يدي كذاب يدعى النبوة فإن ادعى الألوهية كان الله تعالى قادرًا على إظهار المعجزات على يديه، وأنه تعالى لا يقدر على إحالة الأمور عن حقائقها ولا على قلب الأجناس عن ماهيتها وأنه تعالى لا يقدر على أن يقسم الجزء الذي لا يتجزأ ولا على أن يدعوا أحداً إلى غير التوحيد.

هذا نص كلامهم وحقيقة معتقدهم فجعلوه تعالى عاجزاً متناهي القوة محدود القدرة يقدر مرة ولا يقدر أخرى ويقدر على شيء ولا يقدر على آخر:

وهذه صفة نقص وهم مع هذا يقولون: إن الساحر يقدر على قلب الأعيان وأن يمسخ إنساناً ويجعله حماراً على الحقيقة وعلى المشي في الهواء وعلى الماء: فكان الساحر عندهم أقوى من الله تعالى.

وقال القاضي أبو يعلي في كتاب إبطال التأويل: (لا يجوز رد هذه الأخبار ولا التشاغل بتأويتها والواجب حملها على ظاهرها وأنها صفات الله لا تشبه صفات سائر المؤصوفين بها من الخلق ولا يعتقد التشبيه فيها لكن على ما روي عن الإمام أحمد وسائر الأئمة)<sup>(١)</sup> اهـ. نقل ذلك عن ابن عبد البر والقاضي وشیخ الإسلام ابن تيمية في الفتوى الحموية ص (٨٧ - ٨٩) ج(٥) من مجموع الفتاوى لابن القاسم.

وهذا هو المذهب الصحيح والطريق القويم الحكيم وذلك لوجهين:  
 الأول: أنه تطبيق تام لما دلّ عليه الكتاب والسنة من وجوب الأخذ بما جاء فيهما من أسماء الله وصفاته، كما يعلم ذلك من تتبعه بعلم وإنصاف.

الثاني: أن يقال إن الحق إنما يكون فيما قاله السلف أو فيما قاله غيرهم!! والثاني باطل<sup>(٢)</sup>; لأنه يلزم منه أن يكون السلف من الصحابة والتتابعين لهم بإحسان تكلموا بالباطل تصريحًا أو ظاهراً ولم يتكلموا مرة واحدة لا تصريحًا ولا ظاهراً بالحق الذي يجب اعتقاده.

= (قال أبو محمد): وخسوا مبادرة أهل الإسلام بالاصطدام فخسوا على أن يصرحوا بأن الله تعالى لا يقدر: فقالوا: لا يوصف الله بالقدرة على شيء مما ذكرنا. اهـ.

ملاحظة: وردت في نسخة المؤلف ص ٩٦ وكذا في النسخة التي حققها الشيخ أشرف بن عبد المقصود ص ٩٣ (ولا يجدون فيه صفة محددة) وجميع النسخ التي تحت يدي وردت كلمة محصورة ومن ذلك:

أ - الفتاوى (٨٧ / ٥).

ب - الفتوى الحموية بتحقيق التويجري ص ٤٨٠.

ت - الفتوى الحموية بتحقيق شريف هزاع ص ١٣٠.

ث - التمهيد لابن عبد البر (١٤٥ / ٧).

(١) الفتوى الحموية ص ٤٨٨.

(٢) أن تكون الحق فيما قاله الخلف باطل، ووجه بطلانه أنه يلزم منه:

أ - أن يكون السلف تكلموا بالباطل تصريحًا أو ظاهراً إلى أن جاء الخلف.

ب - لم يتكلموا بالحق.

وهذا يَسْتَلِزُمُ أَنْ يَكُونُوا: إِمَا جَاهِلِينَ بِالْحَقِّ، وَإِمَّا عَالَمِينَ بِهِ لَكِنْ كَتَمُوهُ وَكَلَاهُمَا باطل، وَبُطْلَانُ الْلَّازِمَ يَدْلُلُ عَلَى بُطْلَانِ الْمُلْزُومِ<sup>(١)</sup> فَتَعْيَّنُ أَنْ يَكُونُ الْحَقُّ فِيمَا قَالَهُ السَّلْفُ دُونَ غَيْرِهِمْ.

القسم الثاني: من جعلوا الظاهر المُبَيَّنَ من نصوص الصِّفات معنى باطلًا لا يليق بالله وهو التَّشْبِيه وأبقوا دلالتها على ذلك. وهؤلاء هم المُشَبِّهُونَ ومَذَهْبُهُمْ باطل مُحرَّمٌ من عدة أوجه:

الأول: أَنَّهُ جُنَاحٌ عَلَى النُّصُوصِ وَتَغْطِيلٌ لَهَا عَنِ الْمُرَادِ بِهَا<sup>(٢)</sup> فكيف يكون المراد بها التَّشْبِيه وقد قال الله تعالى: ﴿لَيْسَ كَيْثِلِهِ شَنٌ﴾ [الشورى: ١١].

الثاني: أَنَّ الْعُقْلَ دَلَّ عَلَى مُبَايِنَةِ الْخَالِقِ لِلْمُخْلُوقِ فِي الدَّلَّاتِ وَالصِّفَاتِ فَكِيفَ يُخَكِّمُ بِدَلَالَةِ النُّصُوصِ عَلَى التَّشَابِهِ بَيْنَهُمَا؟

الثالث: أَنَّهُ هَذَا الْمَفْهُومُ الَّذِي فَهِمَهُ الْمُشَبِّهُ: مِنَ النُّصُوصِ مُخَالِفٌ لِمَا فَهِمَهُ السَّلْفُ مِنْهَا فَيَكُونُ باطلًا.

فَإِنْ قَالَ الْمُشَبِّهُ: أَنَا لَا أَعْقُلُ مِنْ نَزْوَلِ اللَّهِ وَيْدَهُ، إِلَّا مِثْلُ مَا لِلْمُخْلُوقِ مِنْ ذَلِكَ، وَاللَّهُ تَعَالَى لَمْ يُخَاطِبْنَا إِلَّا بِمَا نَعْرَفُهُ وَنَعْقِلُهُ؟

فَجُوابُهُ مِنْ ثَلَاثَةِ أَوْجَهٍ:

أَحدها: أَنَّ الَّذِي خَاطَبَنَا بِذَلِكَ هُوَ الَّذِي قَالَ عَنْ نَفْسِهِ: ﴿لَيْسَ كَيْثِلِهِ شَنٌ﴾<sup>(٣)</sup> [الشورى: ١١] وَنَهَى عَبَادَهُ أَنْ يَضْرِبُوا لَهُ الْأَمْثَالَ أَوْ يَجْعَلُوْهُ لَهُ

(١) والمُلْزُومُ هو إِمَا جَاهِلِينَ أو عَالَمِينَ وَكَاتِمِينَ.

(٢) فَالْمُرَادُ بِهَا الْعَنْيُ الَّذِي يَلْيِقُ بِاللهِ.

(٣) قَالَ السَّعْدِيُّ فِي تَفْسِيرِهِ (٤١٢/٤):

﴿لَيْسَ كَيْثِلِهِ شَنٌ﴾ أي: لَيْسَ يَشْبِهُهُ تَعَالَى وَلَا يَمْأُلُهُ شَيْءٌ مِنْ مَخْلُوقَاتِهِ لَا فِي ذَاتِهِ وَلَا فِي أَسْنَاهِهِ وَلَا صَفَاتِهِ وَلَا فِي أَفْعَالِهِ لَا نَأْسَاهُ كُلُّهَا حَسْنٌ وَصَفَاتٌ وَأَفْعَالٌ تَعَالَى أَوْجَدَ بِهَا الْمُخْلُوقَاتُ الْعَظِيمَةُ مِنْ غَيْرِ مُشَارِكٍ فَلَيْسَ كَمُثْلِهِ شَيْءٌ لَا نَفْرَادَهُ وَتَوْحِيدُهُ بِالْكَمَالِ مِنْ كُلِّ وَجْهٍ.

أَنْدَاداً فَقَالَ: ﴿فَلَا تَنْهِرُوا بِيَوْمِ الْأَمْثَالِ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾<sup>(١)</sup>  
 [النحل: ٧٤] وَقَالَ: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَاداً وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾<sup>(٢)</sup> [البقرة: ٢٢]  
 وَكَلَامُهُ تَعَالَى كُلُّهُ حَقٌّ يُصَدِّقُ بِغَضَّهُ بَعْضًا وَلَا يَتَاقَضُ.

ثَانِيَّهَا: أَنْ يُقَالُ لَهُ: أَلَنْ تَعْقُلُ اللَّهُ ذَاتًا لَا تُشَبِّهُ الذَّوَاتِ؟ فَيُسَيِّرُهُ  
 بِلِّي. فَيُقَالُ لَهُ: فَلَتَعْقُلُ لَهُ صِفَاتٍ لَا تُشَبِّهُ الصِّفَاتِ فَإِنَّ الْقَوْلَ فِي الصِّفَاتِ  
 كَالْقَوْلِ فِي الذَّاتِ وَمِنْ فَرْقِ بَيْنِهِمَا فَقَدْ تَاقَضَ!!<sup>(٣)</sup>.

(١) وَالشَّاهِدُ قَوْلُهُ: ﴿فَلَا تَنْهِرُوا بِيَوْمِ الْأَمْثَالِ﴾ الْمُتَضَمِّنَةُ لِلتَّسْوِيَةِ بَيْنَهُ وَبَيْنَ خَلْقِهِ قَالَ السَّعْدِي  
 (٧١/٣).

(٢) قَالَ السَّعْدِي فِي تَفْسِيرِهِ (٤٢/١):

﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَاداً﴾ أي: أَشْبَاهًا وَنَظَرَاءَ مِنَ الْمُخْلُوقِينَ فَتَعْبُدوْنَهُمْ كَمَا تَعْبُدوْنَ اللَّهَ  
 وَتَحْبُبُوهُنَّهُمْ مُثْلُكُمْ مُخْلُوقُونَ مُرْزُقُونَ مُدْبِرُونَ لَا يَمْلُكُونَ مُثْقَلَ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا  
 فِي السَّمَاءِ وَلَا يَنْفَعُونَكُمْ وَلَا يَضُرُّونَ.

﴿وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ أَنَّ اللَّهَ لَيْسَ لَهُ شَرِيكٌ وَلَا نَظِيرٌ لَا فِي الْخَلْقِ وَالرِّزْقِ وَالتَّدِبِيرِ وَلَا فِي  
 الْأَلْوَاهِيَّةِ وَالْكَمَالِ فَكَيْفَ تَعْبُدُونَ مَعَهُ أَلْهَةً أُخْرَى مَعَ عِلْمِكُمْ بِذَلِكَ هَذَا مِنْ أَعْجَبِ  
 الْعَجَبِ وَأَسْفَهِ السَّفَهِ.

(٣) قَالَ الشَّنَفِيَّيُّ فِي كِتَابِهِ مِنْهَجٍ وَدِرَاسَاتٍ لِآيَاتِ الْأَسْمَاءِ وَالصِّفَاتِ ص: ٣٧:  
 الْقَوْلُ فِي الصِّفَاتِ جَمِيعُهُ مِنْ بَابِ وَاحِدٍ:

أَوْلَاؤُ: أَنْ يَعْلَمَ طَالِبُ الْعِلْمِ أَنَّ جَمِيعَ الصِّفَاتِ مِنْ بَابِ وَاحِدٍ إِذَا لَمْ يَكُنْ فَرْقُ بَيْنِهَا بَتَّةٌ لِأَنَّ  
 الْمُوصَفُ بِهَا وَاحِدٌ وَهُوَ جَلٌ وَعَلَا لَا يُشَبِّهُ الْخَلْقَ فِي شَيْءٍ مِنْ صَفَاتِهِمُ الْبَتَّةِ فَكَمَا  
 أَنْكُمْ أَثْبَتُمْ لَهُ سَمِعًا وَبَصَرًا لَأَنْقِنَّ بِجَلَالِهِ لَا يُشَبِّهُنَّ شَيْئًا مِنْ أَسْمَاعِ الْحَوَادِثِ  
 وَأَبْصَارِهِمْ فَكَذَلِكَ يُلْزِمُ أَنْ تَجْرُوا هَذَا بَعْيَهُ فِي صَفَةِ الْاِسْتَوَاءِ وَالنَّزْوَلِ وَالْمَجِيءِ إِلَى  
 غَيْرِ ذَلِكَ مِنْ صَفَاتِ الْجَلَالِ وَالْكَمَالِ الَّتِي أَنْتُمْ اللَّهُ بَهَا عَلَى نَفْسِهِ.

وَاعْلَمُوا أَنَّ رَبَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَسْتَحِيلُ عَقْلًا أَنْ يَصُفَّ نَفْسَهُ بِمَا يَلْزَمُهُ مَحْذُورٌ وَيَلْزِمُهُ  
 مَحَالٌ أَوْ يُؤْدِي إِلَى نَفْسٍ، كُلُّ ذَلِكَ مُسْتَحِيلٌ عَقْلًا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَصُفُّ نَفْسَهُ إِلَّا بِوَصفِ الْعَلَمِ  
 مِنَ الْشَّرْفِ وَالْعَلُوِّ وَالْكَمَالِ مَا يَقْطَعُ جَمِيعَ عِلَّاتِ أَوْهَمِ الْمُشَابِهَةِ بَيْنَهُ وَبَيْنَ صَفَاتِ  
 الْمُخْلُوقِينَ، عَلَى حَدِّ قَوْلِهِ: ﴿لَيْسَ كَفِيلٌ شَفَنٌ وَهُوَ أَلَّا يَسْمِعُ الْبَصِيرُ﴾ [الشُّورِي: ١١].

الْقَوْلُ فِي الصِّفَاتِ كَالْقَوْلِ فِي الذَّاتِ:

ثَانِيَّهَا: أَنْ تَعْلَمُوا أَنَّ الصِّفَاتِ وَالذَّاتِ مِنْ بَابِ وَاحِدٍ، فَكَمَا أَنَّنَا نَثَبِّتُ ذَاتَ اللَّهِ جَلٌ  
 وَعَلَا إِثْبَاتٍ وَجُودٍ وَإِيمَانٍ لَا إِثْبَاتٍ كَيْفِيَّةٌ مُكَيْفَةٌ مُحدَّدةٌ فَكَذَلِكَ نَثَبِّتُ لَهُنَّهُ الذَّاتِ  
 الْكَرِيمَةِ الْمُقَدَّسَةِ صَفَاتِ اِثْبَاتٍ وَإِيمَانٍ وَجُودٍ لَا إِثْبَاتٍ كَيْفِيَّةٍ وَتَحْدِيدٍ.

ثالثها: أَنْ يُقال: أَلَنْ تُشَاهِدُ فِي الْمُخْلوقَاتِ مَا يَتَفَقَّدُ فِي الْأَسْمَاءِ  
وَيَخْتَلِفُ فِي الْحَقِيقَةِ وَالْكَيْفِيَّةِ؟ فَيُقَوِّلُ بَلَىٰ. فَيُقَالُ لَهُ: إِذَا عَقَلْتَ التَّبَاعِينَ بَيْنَ  
الْمُخْلوقَاتِ فِي هَذَا، فَلِمَذَا لَا تَعْقِلُهُ بَيْنَ الْخَالِقِ وَالْمُخْلوقِ، مَعَ أَنَّ التَّبَاعِينَ  
بَيْنَ الْخَالِقِ وَالْمُخْلوقِ أَظْهَرُ وَأَعْظَمُ بَلْ التَّمَاثِيلُ مُسْتَحِيلٌ بَيْنَ الْخَالِقِ  
وَالْمُخْلوقِ، كَمَا سُبِقَ فِي (الْقَاعِدَةِ السَّادِسَةِ مِنْ قَوَاعِدِ الصَّفَاتِ).

الْقَسْمُ الْثَالِثُ: مِنْ جَعْلِهِ الْمَعْنَى الْمُتَبَادِرَ مِنْ نَصْوَصِ الصَّفَاتِ مَعْنَى  
بَاطِلًا لَا يَلِيقُ بِاللهِ وَهُوَ التَّشَبِيهُ ثُمَّ إِنَّهُمْ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ أَنْكَرُوا مَا دَلَّتْ عَلَيْهِ  
مِنْ الْمَعْنَى الْلَّائِقِ بِاللهِ. وَهُمْ أَهْلُ التَّغْطِيلِ سَوَاءً كَانَ تَعْطِيلُهُمْ عَامًا فِي  
الْأَسْمَاءِ وَالصَّفَاتِ أَمْ خَاصًا فِيهِمَا أَوْ فِي أَحدهُمَا<sup>(۱)</sup> فَهُؤُلَاءِ صَرَفُوا  
الْمَصْوَصَ عَنْ ظَاهِرِهِ إِلَى مَعْنَى عَيْنِهِمْ بِعَقْولِهِمْ وَاضْطَرَبُوا فِي تَعْيِينِهَا  
اضْطِرَابًا كَثِيرًا وَسَمَّوْا ذَلِكَ تَأْوِيلًا وَهُوَ فِي الْحَقِيقَةِ تَحْرِيفٌ.  
وَمَذْهَبُهُمْ بَاطِلٌ مِنْ وَجْهٍ:

أَحَدُهُمْ: أَنَّهُ جَنَاحٌ عَلَى الْمَصْوَصِ، حِيثُ جَعَلُوهُ دَالَّةً عَلَى مَعْنَى بَاطِلٍ  
غَيْرِ لَائِقٍ بِاللهِ وَلَا مَرَادٌ لَهُ.

(۱) ذَكَرَ الْمُؤْلِفُ فِي هَذِهِ الْعَبَارَةِ أَنْوَاعَ التَّعْطِيلِ وَقَدْ أَشْكَلَ عَلَى هَذَا التَّقْسِيمِ فَاتَّصلَتْ  
بِالشِّيخِ الْفَاضِلِ خَالِدِ الْعَزِيزِيِّ الَّذِي قَامَ بِعِرْضِ السُّؤَالِ جِزَاءَ اللهِ خَيْرًا عَلَى الْمُؤْلِفِ  
وَأَفَادَ بِهِذَا الْجَوَابِ وَفِيهَا يُلَيْ نَصَ رسالَتِهِ:

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

إِلَى الْأَخْتِ السَّائِلَةِ

السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ . . . . . وَيَعْدُ ، ،

جَوابُ السُّؤَالِ، سَوَاءً كَانَ تَعْطِيلُهُمْ عَامًا فِي الْأَسْمَاءِ وَالصَّفَاتِ قَالَ شِيخُنَا: الْمَرَادُ بِهِمْ  
غَلَةُ الْجَهِيمَةِ.

أَمْ خَاصًا فِيهِمَا: أَيْ هُنَاكَ مَنْ يَنْكِرُ بَعْضَ الصَّفَاتِ وَهَذَا وَاضْعَفُ وَهُنَاكَ مَنْ يَنْكِرُ بَعْضَ  
الْأَسْمَاءِ وَهَذَا وَاضْعَفُ. وَهُنَاكَ مَنْ يَنْكِرُ بَعْضَ الْأَسْمَاءِ كَلِحْدَى فَرَقِ الْمُعْتَلَةِ فَإِنَّهَا تَبَثُّ  
ثَلَاثَةَ أَسْمَاءَ حِيٍّ، عَلِيِّمٍ، فَدِيرٍ، وَتَنْفِي مَا سُوِّيَ ذَلِكَ.  
أَوْ فِي أَحدهُمَا: أَيْ الْأَسْمَاءِ كَالْمُعْتَلَةِ عَمُومًا أَوْ فِي الصَّفَاتِ وَهُنَ الْأَشَاعِرَةُ وَغَيْرُهُمْ  
وَأَنَا أَفْتَرُ عَلَيْكُمُ النَّظَرَ فِي كِتَابِ (الْمَلَلُ وَالنَّحلُ) لِلشَّهْرَسْتَانِيِّ فَإِنَّهُ قَدْ ذَكَرَ فَرَقَ  
الْمُعْتَلَةِ وَمُثْلَهُ كِتَابُ الْفَرَقِ بَيْنَ الْفَرَقِ.

كَتَبَهُ خَالِدُ الْعَزِيزِيِّ

**والوجه الثاني:** أَنَّهُ صَرْفٌ لِكَلَامِ اللهِ تَعَالَى وَكَلَامِ رَسُولِهِ ﷺ عَنْ ظَاهِرِهِ. وَاللهُ تَعَالَى حَاطِبُ النَّاسِ بِلِسَانِ عَرَبِيٍّ مُبِينٍ لِيَعْقِلُوا الْكَلَامَ وَيَفْهَمُوهُ عَلَى مَا يَقْتَضِيهِ هَذَا اللِّسَانُ الْعَرَبِيُّ، وَالنَّبِيُّ ﷺ حَاطِبُهُمْ بِأَفْصَحِ لِسَانِ الْبَشَرِ.

فَوَجَبَ حَمْلُ كَلَامِ اللهِ وَرَسُولِهِ عَلَى ظَاهِرِهِ الْمَفْهُومِ بِذَلِكِ اللِّسَانِ الْعَرَبِيِّ غَيْرِ أَنَّهُ يُجْبِي أَنْ يُفْسَدَ عَنِ التَّكْيِيفِ وَالتَّمَثِيلِ فِي حَقِّ اللهِ ﷺ.

**الوجه الثالث:** أَنَّ صَرْفَ كَلَامِ اللهِ وَرَسُولِهِ عَنْ ظَاهِرِهِ إِلَى مَعْنَى يُخَالِفُهُ قَوْلُ عَلَى اللهِ بِلَا عِلْمٍ وَهُوَ مُحَرَّمٌ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿هُوَ الَّذِي أَنْهَا حَرَمٌ رَبِّ الْفَوْجَيْنِ مَا أَظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَكَنَ وَإِلَّا مِمَّا يَتَبَغِي الْحَقُّ وَأَنْ شَرِكُوا بِإِلَهٍ مَا لَمْ يَبْرُئُوهُ سُلْطَنُنَا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ [الأعراف: ٣٣] وَلِقَوْلِهِ سَبَحَانَهُ: ﴿وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُلًا﴾ [الإسراء: ١١] [٣٦].

فَالصَّارِفُ لِكَلَامِ اللهِ تَعَالَى وَرَسُولِهِ عَنْ ظَاهِرِهِ إِلَى مَعْنَى يُخَالِفُهُ قَدْ قَفَا مَا لَيْسَ لَهُ بِهِ عِلْمٌ وَقَالَ عَلَى اللهِ مَا لَا يَعْلَمُ مِنْ وَجْهِيْنِ:

**الأول:** أَنَّهُ زَعْمٌ أَنَّهُ لَيْسَ الْمَرَادُ بِكَلَامِ اللهِ تَعَالَى وَرَسُولِهِ كَذَا<sup>(٢)</sup> مَعَ أَنَّهُ ظَاهِرُ الْكَلَامِ.

**الثَّانِي:** أَنَّهُ زَعْمٌ أَنَّ الْمَرَادَ بِهِ كَذَا<sup>(٣)</sup> لِمَعْنَى آخَرَ لَا يَدْلِيْلٌ عَلَيْهِ ظَاهِرُ الْكَلَامِ وَإِذَا كَانَ مِنَ الْمَعْلُومِ أَنَّ تَعِينَ أَحَدِ الْمَعْنَيْنِ الْمُتَسَاوِيْنِ<sup>(٤)</sup>.

فِي الْاحْتِمَالِ قَوْلًا<sup>(٥)</sup> بِلَا عِلْمٍ فَمَا ظَنَكَ بِتَعْيِينِ الْمَعْنَى الْمَرْجُوحِ الْمُخَالِفِ لِظَاهِرِ الْكَلَامِ؟<sup>(٦)</sup>.

(١) سبق بِيَانُ مَعْنَى الآيَةِ.

(٢) أَيُّ يَقُولُ لَيْسَ الْمَرَادُ مِنِ الْاِسْتِوَاءِ الْعُلُوِّ مَعَ أَنَّهُ ظَاهِرُ الْكَلَامِ.

(٣) فَالْمَرَادُ بِالْاِسْتِوَاءِ الْاسْتِيَلاءِ عَلَى زَعْمِهِمْ.

(٤) مَثَالُهُ (القرءَةِ) فَإِنَّهُ يَحْتَمِلُ الطَّهُورَ وَيَحْتَمِلُ الْحِيْضُورَ لَوْ عَيْنَ أَحَدٌ هَذِينَ الْمَعْنَيْنِ بِلَا قُرْيَةٍ لَكَانَ قَاتِلًا بِلَا عِلْمٍ.

(٥) كَذَا فِي نُسْخَةِ الْمُؤْلِفِ وَنُسْخَةِ عَبْدِ الْمَقْصُودِ وَصَوَابِهِ بِالرَّفْعِ عَلَى أَنَّهُ خَبَرٌ أَنَّ وَلَا أَدْرِي مَا وَجَهَ النَّصْبِ.

(٦) كَالْاسْتِيَلاءِ.

مثال ذلك: قوله تعالى لإبليس: ﴿مَا مَنَّاكَ أَنْ تَسْجُدُ لِمَا خَلَقْتُ يَدَيَّ﴾ [ص: ٧٥] فإذا صرف الكلام عن ظاهره وقال: لم يرد باليدين اليدين الحقيقتين<sup>(١)</sup> وإنما أراد كذا وكذا<sup>(٢)</sup>! قلنا له: ما دليلك على ما نفيت، وما دليلك على ما أثبتت فإن أتي بدليل - وأنى له ذلك - وإنما كان فائلاً على الله بلا علم في نفيه وإثباته<sup>(٣)</sup>.

الوجه الرابع: في إبطال مذهب أهل التَّعْطيل. أنَّ صرف نصوص الصفات عن ظاهرها مُخالَف لما كان عليه النَّبِيُّ ﷺ وأصحابه وسَلَفُ الأمة وأئمَّتها فيكون باطلًا لأنَّ الحق بلا ريب فيما كان عليه النَّبِيُّ ﷺ وأصحابه وسلف الأمة وأئمَّتها.

الوجه الخامس: أن يقال للمُعْتَل: هل أنت أعلم بالله من نفسِه؟ فسيقول: لا<sup>(٤)</sup>.

ثم يُقال له: هل ما أخبر الله به عن نفسه صَدُقَ وَحْق؟ فسيقول: نعم<sup>(٥)</sup>.

ثم يُقال له: هل تَغْلِمُ كلاماً أَنْصَحْ وَأَبَيْنَ<sup>(٦)</sup> من كلام الله تعالى؟ فسيقول: لا.

ثم يُقال له: هل تَظُنُّ أنَّ الله يَعْلَمُ أَرَادَ أَنْ يعمي الحق على الخلق في

(١) وقد فهموا من ذلك الجارحتين ولا شك أن هذا غير مراد.

(٢) كالنعمـة والقدرة.

(٣) والحق أنَّ الله يديـن تليقـانـ بهـ.

(٤) فإنـ قالـ نـعـمـ: كـفـرـ.

(٥) فإنـ قالـ لـاـ: كـفـرـ لـأـنـ مـكـذـبـ لـهـ.

(٦) الفصاحة في اللغة الظهور والبيان، تقول: أَفْصَحْ فلان عما في نفسه إذا أَظْهَرَهـ والفصاحة صفة توصف بها اللـفـظـةـ المـفـرـدةـ وـالـكـلـامـ وـالـمـتـكـلـمـ فيـقـالـ: لـفـظـةـ فـصـيـحةـ وـكـلـامـ فـصـيـحـ وـرـجـلـ فـصـيـحـ وـتـمـثـلـ فـصـاحـةـ لـفـظـةـ فيـخـلوـهـاـ مـنـ تـنـافـرـ الـحـرـوفـ وـغـرـابـةـ الـلـفـظـ وـمـخـالـفـةـ الـقـيـاسـ.

انظر المعجم المفصل في البلاغة د. إنعام عكاوي ص ٦١٨ والبلاغة لحفني ناصف ص ١٤٦.

هذه النصوص ليُستخرجُوه بعقولهم؟ فسيقول: لا هذا ما يُقال له باعتبار ما جاء في القرآن.

أمّا باعتبار ما جاء في السنة فيقال له:

هل أنت أعلم بالله من رسول الله ﷺ؟ فسيقول: لا.

ثم يُقال له: هل ما أخبرَ به رسول الله ﷺ عن الله صدقٌ وحقٌ؟ فسيقول: نعم.

ثم يُقال له: هل تعلم أن أحداً من الناس أفصح كلاماً وأبين من رسول الله ﷺ؟ فسيقول: لا.

ثم يُقال له: هل تعلم أن أحداً من الناس أنسَح لعباد الله من رسول الله ﷺ؟ فسيقول: لا.

فيقال له: إذا كنت تقر بذلك فلماذا لا يكون عندك الإقدام والشجاعة في إثبات ما أثبته الله تعالى لنفسه وأثبته له رسوله ﷺ على حقيقته وظاهره اللائق بالله؟<sup>(١)</sup>.

(١) ومن هؤلاء الذين كان لهم الشجاعة في ذلك هو والد إمام الحرمين في كتابه النصيحة في صفات الله حين قال في ص: ١٨: وأعرفهم - أيدهم الله بتأييده ووقفهم لطاعته ومزيده - أني كنت برها من الدهر متخيراً في ثلاثة مسائل: (مسألة الصفات). (ومسألة الفوقة).

(ومسأل الحرف والصوت في القرآن المجيد).

وكنت متخيراً في الأقوال المختلفة الموجودة في كتب أهل العصر في جميع ذلك، من تأويل الصفات وتعريفها، أو إماراتها أو الوقوف فيها، أو إثباتها بلا تأويل، ولا تعطيل، ولا تشبيه، ولا تمثيل.

فأجد النصوص في كتاب الله وسنة رسوله، ناطقة مبينة لحقائق هذه الصفات وكذلك في إثبات العلو والفوقة، وكذلك في الحرف والصوت.

ثم أجده المتأخرين من المتكلمين في كتبهم، منهم من تأول الاستواء: بالقهر والاستيلاء وتأول النزول: بنزول الأمر وتأول البدن: بالتعتمدين والقدرتين وتأول القدم: يقدم صدق عند ربهم وأمثال ذلك. .... ثم أجدهم مع ذلك يجعلون كلام الله

وكيف يكون عندك الإقدام والشجاعة في نفي حقيقته تلك وصرفه إلى  
معنى يخالف ظاهره بغير علم؟

وماذا يضيرك إذا أثبتت الله تعالى ما أثبته لنفسه في كتابه أو سنته نبيه ﷺ  
على الوجه اللائق به فأخذت بما جاء في الكتاب والسنة إثباتاً ونفياً؟

أفليس هذا أسلم لك وأقوم لجوابك إذا سئلت يوم القيمة: «ماذا  
أجبتُ الرسل؟» [القصص: ٦٥]؟

أو ليس صرفك لهذه النصوص عن ظاهرها وتعيين معنى آخر مخاطرة  
منك فعل المراد يكون - على تقدير جواز صرفها - غير ما صرفتها إليه؟  
الوجه السادس: في إبطال مذهب أهل التعطيل: أنه يلزم عليه لوازم  
باطلة وبطلان اللازم يدل على بطلان الملزم.

---

= معنى قائمًا بالذات، بلا حرف ولا صوت، يجعلون هذه الحروف عبارة عن ذلك  
المعنى القائم.

ومما ذهب إلى هذه الأقوال أو بعضها قوم لهم في صدرهم منزلة مثل بعض فقهاء  
الأشعرية الشافعيين، لأنّي على مذهب الشافعي كتلله تعالى عرفت منهم فرائض ديني  
وأحكامه، فأجد مثل هؤلاء الشيوخ الأجلة يذهبون إلى مثل هذه الأقوال، وهم  
شيوخني، ولئن فيهم الاعتقاد التام لفضلهم وعلمه.

نم أنتي مع ذلك أجد في قلبي من هذه التأويلات حزارات لا يطمئن قلبي إليها، وأجد  
الكدر والظلمة منها، وأجد ضيق الصدر وعدم انتشار مقوتنا بها.

فكنت كالمحير المضطرب في تحييره، والمتملل من قلبه في تقلبه وتغييره، وكنت  
أخاف من إطلاق القول بإثبات العلو والاستواء، مخافة الحصر والتشيه.

ومع ذلك فإذا طالعت النصوص الواردة في كتاب الله وسنته رسوله أجدها نصوصاً تشير  
إلى حقائق هذه المعانى وأجد الرسول صلوات الله عليه قد صرّح بها مخبراً عن ربه واصفاً له بها  
وأعلم بالاضطرار أنه كان يحضر في مجلسه، الشريف العالم، والجاهل، والذكي،  
والبلد، والأعرابي، والجافي.

نم لا أجد شيئاً يعقب تلك النصوص التي كان صلوات الله عليه يصف بها ربها لا نصاً ولا ظاهراً  
مما يصرفها عن حقائقها ويؤولها كما تأولها هؤلاء - مثابخي الفقهاء المتكلمون - مثل  
تأولهم الاستواء بالاستواء: والتزول: بتزول الأمر وغير ذلك..

ولم أجد عنه صلوات الله عليه أنه كان يحزن الناس من الإيمان بما يظهر من كلامه في صفة ربيه  
من الفرقية واليدين وغيرهما مثل أن ينقل عنه مقالة تدل على أن لهذه الصفات معانى  
آخر باطنية غير ما يظهر من مدلولتها مثل فرقية العربة، ويد النعمة، وغير ذلك.. اهـ.

فمن هذه اللوازم:

أولاً: أنَّ أهل التَّعْتِيل لم يصرفوا نُصُوص الصُّفَات عن ظاهرها إلَّا حيث اعتقدوا أنه<sup>(١)</sup> مُسْتَلِزٌ أو مُوْهَم لتشبيه الله تَعَالَى بخُلُقه<sup>(٢)</sup>.

(١) أي ذلك الظاهر.

(٢) فقوله: «بَلْ يَدَاهُ مَبْشُوكَاتٌ» اعتقاد المعتلة أنهم يدان كأيدي المخلوقين وهذا التشبيه إن قيل بظاهره فهو كفر والصواب أنهم يدان تليقان بالله.

قال الشققي في كتابه منهج لدراسة الأسماء والصفات ص ٣٥:  
التعطيل سببه اعتقاد التشبيه أولاً:

فاسمعوا أيها الإخوان نصيحة مشقة واعلموا أن كل هذا الشر إنما جاء من مسألة هي نجس القلب وتلطخه وتدنسه بأقدار التشبيه سمع ذو القلب المنتجس بأقدار التشبيه صفة من صفات الكمال التي أثني الله بها على نفسه، كنزوته إلى سماء الدنيا في ثلث الليل الأخير، وكاستوانه على عرشه، وكمجيئه يوم القيمة، وغير ذلك من صفات الجلال والكمال، أول ما يخطر في ذهن المسكين أن هذه الصفة تشبة صفة الخلق، فيكون قلبه متنجاً بأقدار التشبيه لا يقدر الله حق قدره ولا يعظم الله حق عظمته حيث يسبق إلى ذهنه أن صفة الخالق تشبة صفة المخلوق فيكون أولاً نجس القلب متقدره بأقدار التشبيه فيدعوه شؤم هذا التشبيه إلى أن ينفي صفة الخالق جل وعلا عنه بادعاء أنها تشبة صفات المخلوق فيكون أولاً مشبهاً وثانياً معطلاً فصار ابتداء أو انتهاء متهمجاً على رب العالمين ينفي صفاته عنه بادعاء أن تلك الصفة لا تليق.

واعلموا أن هنا قاعدة أصولية أطبق عليها من يعتد به من أهل العلم وهي أن النبي ﷺ لا يجوز في حقه تأخير البيان عن وقت الحاجة ولا سيما في العقائد ولو مشينا على فرضهم الباطل أن ظاهر آيات الصفات الكفر فالنبي ﷺ لم يقول الاستواء «الاستواء» ولم يقول شيئاً من هذه التأويلات ولو كان المراد بها هذه التأويلات لم يادر النبي ﷺ إلى بيانها لأنه لا يجوز في حقه تأخير البيان عن وقت الحاجة. فالحاصل أنه يجب على كل مسلم أن يعتقد هذا الاعتقاد الذي يحل جميع الشبه ويحجب على جميع الأسئلة وهو: أن الإنسان إذا سمع وصفاً وصف به خالق السموات والأرض نفسه أو وصفه به رسوله ﷺ فليمَا صدره من التعظيم ويجزم بأن ذلك الوصف بالغ من غايات الكمال والجلال والشرف والعلو ما يقطع جميع علاقـن أوهام المشابهة بينه وبين صفات المخلوقين فيكون القلب متزهاً معمظماً له جل وعلا غير منتجس بأقدار التشبيه ف تكون أرض قلبه قابلة للإيمان والتصديق بصفات الله التي تندح بها وأثنى عليه بهانبيه ﷺ على غرار «لَئِنْ كَيْثِيرٌ شَفَّ وَقَرَّ التَّسْبِيحُ الْبَصِيرُ» [الشورى: ١١] والشر كل الشر في عدم تعظيم الله وأن يسبق في ذهن الإنسان أن صفة الخالق تشبة صفة المخلوق فيضرط المسكين أن ينفي صفة الخالق بهذه الدعوى الكاذبة الخائنة.

وتشبيه الله تعالى بخلقه كفر؛ لأن تكذيب لقوله تعالى: «لَيْسَ كُثُلُّهُ شَفَعًا» [الشورى: ١١] قال نعيم بن حماد الخزاعي أحد مشايخ البخاري رحمة الله: (من شبَّهَ الله بِخَلْقِهِ فَقَدْ كَفَرَ وَمَنْ جَحَدَ مَا وَصَفَ اللَّهُ بِهِ نَفْسَهُ فَقَدْ كَفَرَ وَلَيْسَ مَا وَصَفَ اللَّهُ بِهِ نَفْسَهُ وَلَا رَسُولُهُ تَشَبِّهُ»<sup>(١)</sup> اهـ.

ومن المعلوم أنَّ من أبطل الباطلَ أن يجعل ظاهر كلام الله تعالى وكلام رسوله صلوات الله عليه وسلم تشبيهاً وكفراً أو موهماً لذلك.

ثانياً: أنَّ كتاب الله تعالى الذي أنزله تبليجاً لكل شيء وهدى للناس وشفاء لما في الصدور ونوراً مبيناً وفرقاناً بين الحق والباطل لم يبين الله تعالى فيه ما يجب على العباد اعتقاده في أسمائه وصفاته، وإنما جعل ذلك مزوكلاً إلى عقولهم يُشَوِّونَ لله ما يشاؤون وينكرون ما لا يُريدون وهذا ظاهر البطلان.

ثالثاً: أنَّ النبي صلوات الله عليه وسلم وخلفاء الرَّاشدين وأصحابه وسلف الأمة وأنتمها كانوا قاصرين<sup>(٢)</sup> أو مقصرين<sup>(٣)</sup> في معرفة وتبيين ما يجب الله تعالى من الصفات أو يمتنع عليه أو يجوز إذ لم يرد عنهم حرف واحد فيما ذهب إليه أهل التعطيل في صفات الله تعالى وسموه تأويلاً.

وحيثند إما أن يكون النبي صلوات الله عليه وسلم وخلفاؤه الرَّاشدون وسلف الأمة وأنتمها قاصرين لجهلهم بذلك وعجزهم عن معرفته أو مقصرين لعدم بيانهم للأمة وكلا الأمرين باطل<sup>(٤)</sup>.

رابعاً: أنَّ كلام الله ورسوله ليس مرجعاً للناس فيما يعتقدونه في ربهم

(١) رواه الذهبي في العلو ص ١٧٢، وفي مختصر العلو ص ١٧٤ وصحح إسناده الألباني.

(٢) أي قاصرين وجاهلين عن معرفة الحق وهذا محال كما قال شيخ الإسلام في الحموية ص ١٩٩:

من المحال أن تكون القرون الفاضلة غير عالمين بالحق.

(٣) أي لم يعجزوا بل علموا لكن قصرروا في عدم البيان وهذا محال فكيف يقصر الرسول صلوات الله عليه وسلم في البيان؟

(٤) انظر الفتوى الحموية ص ٢٠٠.

وَالْهُمَّ الَّذِي مَعْرَفَتُهُمْ بِهِ مِنْ أَهْمَّ مَا جَاءَتْ بِهِ الشَّرَائِعُ بِلْ هُوَ زُبْدَةُ الرِّسَالَاتِ، وَإِنَّمَا الْمَرْجُعُ لِكُلِّ الْعُقُولِ الْمُضطَرِبَةِ الْمُتَنَاقِضَةِ وَمَا خَالَفَهَا فَسَبِيلُهُ التَّكْذِيبُ إِنْ وَجَدُوا إِلَى ذَلِكَ سَبِيلًاً أَوْ التَّحْرِيفُ الَّذِي يَسْمُونُهُ تَأْوِيلًاً إِنْ لَمْ يَتَمَكَّنُوا مِنْ تَكْذِيبِهِ.

خامسًا: أَنَّهُ يَلْزَمُ مِنْهُ جُوازُ نَفِيَّ مَا أَثْبَتَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﷺ. فَيُقَالُ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿وَجَاءَ رَبِّكَ﴾ [الْفَجْرُ: ٢٢] إِنَّهُ لَا يَعْجِزُهُ. وَفِي قَوْلِهِ ﷺ: «يَنْزِلُ رَبُّنَا إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا» إِنَّهُ لَا يَنْزِلُ لَأَنَّ إِسْنَادَ الْمُجَازِ وَالنَّزْوَلِ إِلَى اللَّهِ مَجَازٌ عَنْهُمْ. وَأَظْهَرَ عَلَامَاتُ الْمُجَازِ عِنْدَ الْقَائِلِينَ بِهِ<sup>(١)</sup>: صَحَّةُ نَفِيَّهُ<sup>(٢)</sup> وَنَفِيَّ مَا

(١) إِشَارَةٌ إِلَى أَنَّ فِي الْمَسَأَةِ قُولًا ثَانِيًّا وَقَدْ سَبَقَ.

(٢) فِي كَلَامِ الْمُؤْلِفِ (أَنَّ أَظْهَرَ عَلَامَاتُ الْمُجَازِ صَحَّةَ نَفِيَّهُ) أَمْرَانٌ:

الْأُولَى: أَنَّ صَحَّةَ النَّفِيِّ أَظْهَرَ عَلَامَةً وَمَا قَالَهُ الْمُؤْلِفُ هُوَ الَّذِي قَدَّمَهُ فِي مُخَصَّرِ التَّحْرِيرِ الْمُطَبَّعِ مَعَ شَرْحِهِ (١٨٠) أَمَّا الَّذِي قَدَّمَهُ فِي جَمِيعِ الْجَوَامِعِ فَخَلَافٌ مَا قَالَهُ الْمُؤْلِفُ وَلَهُذَا قَالَ الزَّرْكَشِيُّ فِي تَشْيِيفِ الْمَسَامِعِ (٤٧٢/١): يَعْرُفُ الْمُجَازَ بِوُجُوهٍ: أُولُّهَا:

وَهُوَ الْأَقْوَى وَلَهُذَا صَدَرَ بِهِ أَنْ يَتَبَادرَ غَيْرُهُ إِلَى الْفَهْمِ لَوْلَا الْقَرِينَةَ اهـ.

الْأُمْرُ الثَّانِي: الَّذِي فِي كَلَامِ الْمُؤْلِفِ أَنَّ هُنَاكَ عَلَامَاتٌ أُخْرَى لِلْمُجَازِ وَهِيَ:

أ - أَنْ يَتَبَادرَ غَيْرُ الْمُجَازِ إِلَى الْذَّهَنِ لَوْلَا الْقَرِينَةِ الْحَاضِرَةِ.

ب - عَدُمُ وجوبِ اطْرَادِ عَلَاقَتِهِ فَالْعَلَاقَةُ الَّتِي فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿وَتَسْأَلُ الْقَرِينَةَ﴾ لَا تَنْطَرِدُ فَلَا يُقَالُ: أَسْأَلُ الْبَاسِطَ وَلَا الْحَصِيرِ.

ت - وَفَرَقُوا بَيْنَ الْحَقِيقَةِ وَالْمُجَازِ بِاِخْتِلَافِ صِيَغَةِ جَمِيعِ مَفْرِديِيهِمَا فَإِنْ لَفِظَ الْحَقِيقَةَ إِذَا جَمِيعَ عَلَيْهِ صِيَغَةً ثُمَّ جَمِيعَ ذَلِكَ الْلَّفِظِ عَلَى صِيَغَةِ أُخْرَى كَانَ فِي الْحَالَةِ الثَّانِيَةِ مُجَازًا۔ مَثَلًا: لَفِظُ «الْأُمْرِ» إِذَا اسْتَعْمَلَ فِي الْقَوْلِ الْمُخْصُوصِ الدَّالِّ عَلَى التَّكْلِيفِ فَإِنَّهُ يَجْمِعُ عَلَى: «أَوْاْمِرٌ» وَإِذَا اسْتَعْمَلَ فِي الدَّلَالَةِ عَلَى الْحَالِ وَالشَّأْنِ وَالْفَعْلِ جَمِيعَ «أَمْرٍ» فَدَلِيلُ ذَلِكَ عَلَى أَنَّهُ حَقِيقَةٌ فِي الْأُولَى مُجَازٌ فِي الثَّانِي۔

ج - يَعْرُفُ أَيْضًا بِالْتَّزَمَ تَقْيِيدِهِ كِجَنَاحِ الذَّلِّ، وَنَارِ الْحَرْبِ فَإِنَّ الْجَنَاحَ وَالنَّارَ يَسْتَعْمِلُانَ فِي مَدْلُولِهِمَا الْحَقِيقِيِّ مِنْ غَيْرِ قِيدٍ.

وَهُنَاكَ عَلَامَاتٌ أُخْرَى، اَنْظُرْ:

شَرْحُ الْكُوكِبِ الْمُنِيرِ (١٨٢/١)، حَاشِيَةُ الْبَنَانِيِّ عَلَى شَرْحِ الْمُحْلِيِّ عَلَى جَمِيعِ الْجَوَامِعِ (١/٣٢٥)، حَاشِيَةُ التَّفَتَازَانِيِّ وَالْجَرْجَانِيِّ عَلَى مُخَصَّصِيِّ ابْنِ الْحَاجِبِ (١٥٣/١)، الْإِحْكَامُ لِلْأَمْدِيِّ (١/٣١)، الْمُسْتَصْفِي لِلْفَزَالِيِّ الْمُطَبَّعُ مَعَ فَوَاطِعِ الرَّحْمَوتِ (١/٣٤٢)، وَفِي (٣/٣٣) مِنَ الطِّبِّعَةِ الَّتِي حَقَّقَهَا دِرْ حَمْزَةُ زَهِيرٍ، وَإِرشَادُ الْفَحْولِ لِلشُّوْكَانِيِّ =

أثبته الله ورسوله من أبطل الباطل ولا يمكن الانفكاك عنه بتأويله؛ إلى أمره لأنه ليس في السياق ما يدل عليه.

ثم إنَّ من أهل التَّعْطيلِ من طرد قاعده في جميع الصُّفات<sup>(١)</sup> أو تَعَدَّى إلى الأسماء<sup>(٢)</sup> أيضاً. ومنهم من تناقض فأثبت بعض الصُّفات دون بعض كالأشعرية والماتريدية أثبتو ما أثبتوه بحجج أن العقل يدل عليه ونفوا ما نفوه بحجج أن العقل يُنفيه<sup>(٣)</sup> أو لا يدل عليه.

فنقول لهم: نفيكم لما نفيتموه بحجج أن العقل لا يدل عليه يمكن إثباته بالطريق العقلي الذي أثبتم به ما أثبتموه كما هو ثابت بالدليل السمعي.

مثال ذلك: أنهم أثبتو صفة الإرادة ونفوا صفة الرَّحمة.

أثبتو صفة الإرادة لدلالة السَّمع والعقل عليها.

أما السَّمع: فمته قوله تعالى: «وَلَكِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُرِيدُ» [القرآن: ٢٥٣].

وأما العقل: فإن اختلاف المخلوقات وتخصيص بعضها بما يختص به من ذات أو وصف دليل على الإرادة<sup>(٤)</sup>.

ونفوا الرَّحمة قالوا: لأنها تَسْتَلزم لين الرَّاحم ورفقه للمرحوم وهذا مُحال في حق الله تعالى.

---

= (١/١٢٣)، وبطحان المجاز للصياغة ص ٣٣ وانظر الرد على هذه العلامات في مختصر الصواعق لابن القيم ص ٢٧٨ إلى ص ٢٩٠.

(١) كما فعل المعتلة.

(٢) كما فعل غلاة الجهمية.

(٣) فنفوا المجيء والتزول وبنحوهما بحجج أن العقل لا يدل عليها.

(٤) قال الشيخ ابن عثيمين في شرح التدميرية ص ٧٢ من المخطوط:

(والخصيص دل على الإرادة) يعني تخصيص الشيء بما هو عليه دال على الإرادة.

عندما يخلق الله من هذه النطفة ذكراً ومن النطفة الأخرى أنثى فهذا يدل على أنه أراد أن تكون هذه النطفة ذكراً وأراد أن تكون النطفة الأخرى أنثى.

فتخصيص كل شيء وبويقته يدل على الإرادة. لأنه لو لا الإرادة ما كان هذا ذكراً وهذه أنثى. فتخصيص المخلوق بما هو عليه دليل على الإرادة.

وأولوا الأدلة السمعية المثبتة للرحمة<sup>(١)</sup> إلى الفعل<sup>(٢)</sup> أو إرادة الفعل<sup>(٣)</sup> ففسّروا الرحيم بالمنعم أو مريد الإنعام.

فنقول لهم: الرحمة ثابتة الله تعالى بالأدلة السمعية وأدلة ثبوته أكثر عدداً وتنوعاً من أدلة الإرادة. فقد وردت بالاسم مثل: «النَّعْزُ الْتَّجْزِيَةُ» [الفاتحة: ١] والصفة مثل: «وَرَبُّكَ الْفَقِيرُ ذُو الرَّحْمَةِ» [الكهف: ٥٨] والفعل مثل: «وَرَبُّكُمْ مَن يَشَاءُ» [العنكبوت: ٢١].

ويُمْكِنُ إثباتها بالعقل فإن النعم التي تترى على العباد من كل وجه والتّقْمُ التي تُذَفَعُ عنهم في حين دالة على ثبوت الرحمة الله تعالى. ودلالتها على ذلك أُبَيْنَ وأُجَلَّى من دلالة التّخصيص على الإرادة لظهور ذلك للخاصة والعامة بخلاف دلالة التّخصيص على الإرادة فإنه لا يظهر إلا لأفراد من الناس.

وأمّا نفيها بحجّة: أنّها تستلزم اللّين والرّقة؟! فجوابه: أنّ هذه الحجّة لو كانت مُستَقِيمَةً لأمكن نفي الإرادة بمثلها فيقال: الإرادة ميل المُرِيد إلى ما يرجو به حصول مُنْفعة أو دفع مضرّة وهذا يُسْتَلزم الحاجة والله تعالى مُتَّرَّاً عن ذلك<sup>(٤)</sup>.

فإن أُجِيب: بأنّ هذه إرادة المخلوق؟! أمّكن الجواب بمثله في الرحمة: بأن الرحمة المستلزمة للنقص هي رحمة المخلوق.

وبهذا تبيّن: بطلان مذهب أهل التعطيل سواء كان تعطيلاً عاماً<sup>(٥)</sup> أم خاصاً<sup>(٦)</sup>.

وبه علّم: أن طريق الأشاعرة والماتريدية في أسماء الله وصفاته، وما

(١) فسروا الرحمة إما بـ:

أ - الإرادة فهنا أولوا صفة بصفة.

ب - الإنعام وهذا تفسير باللازم.

وأهل السنة يثبتون الصفة وهي الإرادة ويثبتون الإنعام.

(٢) أي الإنعام أو المنعم.

(٣) أي إرادة الإنعام أو مريد الإنعام.

(٤) انظر شرح التدميرية لفالح آل مهدي ص ٧٧.

(٥) كافي الأسماء والصفات، أو نفي جميع الصفات.

(٦) كافي بعض الصفات، أو نفي بعض الأسماء.

احتُجوا به لذلك لا تندفع به شُبه المعتزلة والجهمية وذلك من وجهين:  
أحدهما: أنَّ طريق مُبتدئ لم يكن عليه النبي ﷺ ولا سلف الأمة  
وأنْتها البدعة لا تُدفع بالبدعة وإنَّما تدفع بالسُّنة.

الثاني: أنَّ المعتزلة والجهمية يمكنهم أن يحتُجوا لما نفوه على الأشاعرة  
والماتريدية بمثل ما احتاج به الأشاعرة والماتريدية لما نفوه على أهل السُّنة.  
فيقولون: لقد أَبْخَتُم لأنفسكم نفي ما تَقْيِيمُونَ من الصُّفات بما زعمتموه دليلاً عقلياً  
وأَوْلَئِنْ دليلاً سمعياً، فلماذا تحرّمون علينا نفي ما نفيناه بما نراه دليلاً عقلياً  
ونزول دليلاً سمعياً، فلتنا عقول كما أن لكم عقولاً. فإنْ كانت عقولنا خاطئة،  
فكيف كانت عقولكم صائبة؟ وإنْ كانت عقولكم صائبة، فكيف كانت عقولنا  
خاطئة وليس لكم حجة في الإنكار علينا سوى مجرد التَّحْكُم واتباع الهوى؟

وهذه حجة دَامِغَةٌ وإِلَزَامٌ صحيح من الجهمية، والمعزلة للأشعرية  
والماتريدية ولا مدفع لذلك ولا مَحِيص عنده إِلَّا بالرجوع لمذهب السلف  
الذين يطردون هذا الباب ويُشْتَرِكونَ الله تَعَالَى من الأسماء والصفات ما أَثْبَتُه  
لنفسه في كتابه أو على لسان رسوله ﷺ إِنْتَانَا لا تمثيل فيه ولا تكييف  
وتزييفاً لا تعطيل فيه ولا تحريف ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور.

(تنبيه) علم مِمَّا سبق أن كل مُعَطَّل مُمَثَّل وكل مُمَثَّل مُعَطَّل:  
أمَّا تعطيل المُعَطَّل فظاهر. وأمَّا: تمثيله فلأنَّه إنما عَطَّل لاعتقاده أنَّ إِنْتَانَا  
الصفات يَسْتَأْنِرُونَ التَّشْيِيهَ فَمَثَّلَ أَوْلَاهُ وعَطَّل ثَانِيَاهُ كما أَنَّه بتعطيله مُثَّلَه بالنَّاقص.

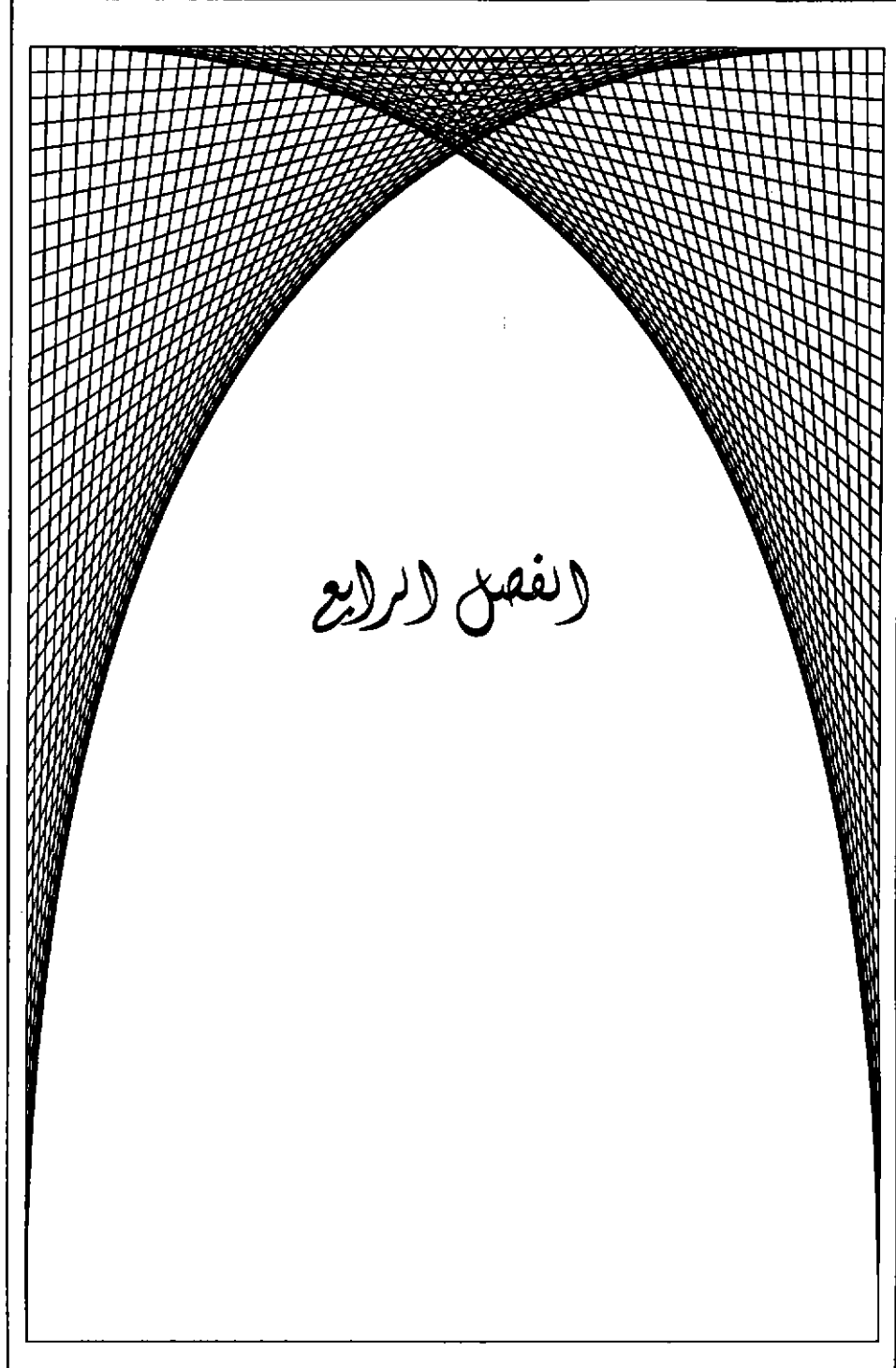
وأمَّا تمثيل الممثل فظاهر وأمَّا تعطيله فمن ثلاثة أوجه:

الأول: أنَّه عَطَّل نفس النَّصِّ الذي أثبتت به الصُّفة حيث جعله دَالَّا  
على التَّمثيل مع أنه لا دلالة فيه عليه وإنَّما يَدُلُّ على صفة تلبيق بالله ﷺ.

الثاني: أنَّه عَطَّل كُلَّ نَصٍ يَدُلُّ على نفي مائة الله لِحَلْقَهِ.

الثالث: أنَّه عَطَّل الله تَعَالَى عن كماله الواجب حيث مَثَّلَه بالمخلوق  
النَّاقص<sup>(١)</sup>.

(١) انظر تلخيص الحموية ص ٩٧.



الفصل الرابع



## الفصل الرابع

### شبهات والجواب عنها

اعلم أنَّ بعض أهل التأویل أورد على أهل السنة شبهة في نصوص من الكتاب والسنة في الصُّفات ادعى أنَّ أهل السنة صرفوها عن ظاهرها لِيُلزِمُ أهل السنة بالموافقة على التأویل أو المُدَاهَنَة فيه<sup>(١)</sup> وقال: كيف تنكرون علينا تأویل ما أَوْلَناه مع ارتکابكم لمثله فيما أَوْلَمُوه؟

ونحن نجيب - بعون الله تعالى - عن هذه الشبهة بجوابين مُجمل<sup>(٢)</sup> ومُفصَّل أَمَّا المُجمل فيتلخص في شيئين:

أحدهما: أن لا يُسلِّمُ أن تفسير السلف لها صرُفٌ عن ظاهرها. فإن ظاهر الكلام ما يتبادر منه من المعنى، وهو يختلف بحسب السياق وما يُضاف إليه الكلام، فإن الكلمات يختلف معناها بحسب تركيب الكلام، والكلام مرَكَبٌ من كلمات وجُمل يظهر معناها ويعين بعضها إلى بعض<sup>(٣)</sup>.

ثانيهما: أننا لو سلمنا أن تفسيرهم صرُفٌ عن ظاهرها، فإن لهم في

(١) أي السكتة فلا نتكلم عنهم.

(٢) المجمل في اللغة: هو المبهم، من أجمل الأمر إذا أبهم ويطلق على المجموع من أجمل الحساب إذا جمع وجعل جملة واحدة قال الفيومي تَكَلَّمُ: «أجملت الشيء إجمالاً: جمعته من غير تفصيل».

انظر أثر الإجمال في الفقه للدكتور الحفناوي ص ٨ وبيان ما هو مجمل لعبد الله الشنقيطي ص ٩.

(٣) سيق بيان ذلك في القاعدة الرابعة من قواعد الأدلة.

ذلك دليلاً من الكتاب والسنّة، إِمَّا مُتَصِّلًا وَإِمَّا مُنْفَصِلًا<sup>(١)</sup> وليس لمجرد شبّهات يزعمها الصّارف براهين وقطعيات يتوصّل بها إلى نفي ما أثبته الله لنفسه في كتابه أو على لسان رَسُوله ﷺ.

وَأَمَّا المُنْفَصِلُ فَعَلَى كُلِّ نَصٍّ أَدْعَى أَنَّ السَّلْفَ صَرَفَهُ عَنْ ظَاهِرِهِ.

ولنُمثّل بالأمثلة التالية: فنبداً بما حكاه أبو حامد الغزالى<sup>(٢)</sup> عن بعض الحنبليّة أَنَّه قال: إِنَّ أَحْمَدَ لَمْ يَتَأَوَّلْ إِلَّا فِي ثَلَاثَةِ أَشْيَاءِ: «الْحَجَرُ الْأَسْوَدُ يَمِينُ اللَّهِ فِي الْأَرْضِ» «وَقُلُوبُ الْعِبَادِ بَيْنَ أَضْبَاعِنَا مِنْ أَصَابِعِ الرَّحْمَنِ» «وَإِنِّي أَجِدُ نَفْسَ الرَّحْمَنِ مِنْ قِبَلِ الْيَمِنِ».

نقله عنه شيخ الإسلام ابن تيمية ص (٣٩٨) ج (٥): من مجموع الفتاوى وقال: (هذه الحكاية كذب على أحمد).



(١) المتصل ما لا يستقل بنفسه كالاستثناء والشرط والصفة من النعت والبدل والحال.

أما المنفصل فهو ما يستقل بنفسه كالحسن والعقل والشرع.

ملاحظة: انظر المثال على ذلك فيما سيأتي في المثال الثاني عشر من كلام المؤلف وما ذكرناه في الحاشية.

(٢) ذكره في الإحياء (١٧٩/١)، وانظر شرح ذلك في إتحاف السادة المتقيين (١٣٩/٢).

## المثال

١

### المثال الأول

#### الحجر الأسود يمين الله في الأرض<sup>(١)</sup>

والجواب عنه: أَنَّهُ حديث باطل لا يُثْبِتُ عن النَّبِيِّ ﷺ قال ابن الجوزي في العلل المتناهية<sup>(٢)</sup>: (هذا حديث لا يَصُحُّ). وقال ابن العربي: حديث باطل فلا يلتفت إليه<sup>(٣)</sup>. وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: (رُوِيَّ عن النَّبِيِّ ﷺ بِأَسْنَادٍ لَا يُثْبِتُ<sup>(٤)</sup>) اهـ.

(١) قالوا: فظاهر الأثر أن الحجر نفسه يمين الله في الأرض وهذا معنى فاسد فيكون غير مراد. وقد ذكر ابن رجب في طبقات الحنابلة (١٧٤/٣) أن ابن الفاعوس الحنبلي ت سنة ٥٢١ هـ كان يسمى بالحجرى لأنه كان يقول: الحجر الأسود يمين الله حقيقة وسئل في الملحق نص كلامه.

والرد على المعطلة من وجهين ذكرهما المؤلف:

أـ عدم صحة الحديث وسيأتي أن بعض أهل العلم قد صححه.

بـ على فرض صحته فقد قيده في الأرض ولم يطلق وسيأتي أنه قد أطلق في بعض الأحاديث ومع ذلك فإنه لا يدل على أن الحجر صفة لله.

(٢) العلل لابن الجوزي (٥٧٥/٢)، وانظر تلخيص العلل للذهبي ص ١٩١.

(٣) نقله المناوي في فيض القدير (٤٠٩/٣).

(٤) الفتاوى (٣٩٧/٦).

تخریج الحديث:

الحديث روی مرفوعاً وموقوفاً.

أما الرفع فروي من طريق:

أـ جابر بن عبد الله:

رواہ الخطیب فی تاریخ بغداد (٣٢٨/٦)، وابن عساکر فی تاریخ دمشق کما نقله الزبیدی فی انحصار السادة المتقین (١٢٩/٢).

ورواه أيضاً ابن عدي فی الكامل (٣٤٢/١) وقال: إنه من روایة إسحاق بن بشر وهو في عداد من يضع الحديث اهـ.

ورواه أيضاً الديلمي في الفردوس (١٥٩/٢).

وقال الذهبي في تلخيص العلل ص ١٩١: فيه إسحاق بن بشر - كذاب أه.

وقال خلدون الأحدب في زوائد تاريخ بغداد (٥/٣٢١) إن الحديث موضوع.

ب - عبد الله بن عمرو:

رواہ الحاکم فی المستدرک (٦٢٨/١).

وقال العراقي في تلخيص الإحياء (١٧٩/١): حديث العجر يعین الله فی الأرض،  
الحاکم وصححه من حديث عبد الله بن عمرو أه.

ورواه أيضاً ابن خزيمة فی صحيحه (٤/٢٢) والطبراني فی المعجم الأوسط (١٧٨/١)  
من طبعة دار الحرمين، و (١/٣٣٧) من طبعة الطحان.

وقال الطبراني: لم يروه عن عطاء عن عبد الله بن عمرو إلا عبد الله بن المؤمل أه.  
وانظر مجمع البحرين فی زوائد المعجمين (٣٢٣/٣).

ج ١ - عن أنس:

رواہ الديلمي فی الفردوس (١٥٩/٢).

وروی موقوفاً أيضاً من طريق ابن عباس.

فقد رواه ابن قتيبة فی غريب الحديث (٢/٩٦)، والأزرقي فی تاريخ مكة (١/٣٢٤)،

وقال البوصيري فی إتحاف المهرة (٤/٧٥): رواه محمد بن يحيى بن أبي عمر موقوفاً  
بإسناد صحيح أه.

وقال الحافظ ابن حجر فی المطالب العالية من النسخة المستدنة (٢/٣٧) هذا مرفوق  
صحيح أه.

وفي حاشية النسخة المجردة من الإسناد (١/٣٤٠): قال: هذا مرفوق جيد أه. وعزاه  
المجلوني فی كشف الغفاء (١/٣٤٩) إلى القضاعي والحارث ابن أبي أسامة ولم أره  
في بغية الباحث ولا الإتحاف ولا المطالب.

وقد صلح الحديث موقوفاً السخاوي كما نقله عنه ابن الدبيع فی تمييز الطيب من  
الخيث ص ٧٧.

وقال المجلوني: الحديث له شواهد فهو حديث حسن وإن كان ضعيفاً بحسب أصله  
ومثله مما لا مجال للرأي فيه أه.

والخلاصة: أن الحديث صلح موقوفاً ومثله لا مجال للرأي فيه.

وأما مرفوعاً فقد اختلف فيه على أقوال:

١ - أنه صحيح كما نقله العراقي عن الحاکم وهو قول ابن خزيمة لأنه في صحيحه.

٢ - أنه حسن كما هو قول المجلوني.

٣ - أنه باطل وبه قال ابن الجوزي وابن العربي.

وعلى هذا فلا حاجة للخوض في معناه.

لكن قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (والمشهور يعني في هذا الأمر إنما هو عن ابن عباس قال: «الحجر الأسود يمين الله في الأرض فمن صافحه وقبله فكأنما صافح الله قبل يمينه»<sup>(١)</sup> ومن تدبر اللفظ المنقول تبين له أنه لا إشكال فيه فإنه قال: «يمين الله في الأرض» ولم يطلق<sup>(٢)</sup> فيقول: «يمين الله» وحكم اللفظ المقيد يخالف حكم المطلق ثم قال: «فمن صافحه وقبله فكأنما صافح الله قبل يمينه» وهذا صريح في أنَّ المصافحة لم يصافح يمين الله أصلًا، ولكن شبه بمن يصافح الله فأول الحديث وأخره يبين أن الحجر ليس من صفات الله تعالى كما هو معلوم عند كل عاقل) اهـ.  
ص(٣٩٨) مجلد(٦) مجموع الفتاوى.



= ٤ - أن إسناده لا يثبت وهو قول ابن تيمية.

٥ - أنه موضوع وهو قول خلدون الأحدب.

٦ - أنه ضعيف وهو قول الألباني في السلسلة الضعيفة (٢٥٧/١).

وقال الهيثمي في المجمع (٣/٢٤٥): وفيه عبد الله بن المؤمل وثقة ابن حبان وقال:  
يخطئ وفيه كلام وبقية رجاله رجال الصحيح اهـ.

وانظر الكلام على الحديث في:

حاشية الصياغ على الأسرار المرفوعة لعلا علي قاري ص ١٣٤.

وأسنى المطالب في أحاديث مختلفة المراتب لمحمد العوت ص ١٧.

(١) سبق أن ذكرنا ذلك ومن صححه، وانظر الفتاوى (٣٩٨/٥).

(٢) وقد أطلق في حديث آخر من رواية عبد الله بن عمرو وقد رواه الحاكم وابن خزيمة  
كما سبق ولفظ الحديث عند ابن خزيمة:

ثنا الحسن الزعفراني، ثنا سعيد بن سليمان، ثنا عبد الله بن المؤمل، سمعت عطاء،  
يحدث عن عبد الله بن عمرو:

أن رسول الله ﷺ قال: « يأتي الركن يوم القيمة أعظم من أبي قبيس له لسان وشفتان،  
يتكلم عن من استلمه بالنية، وهو يمين الله التي يصافح بها خلقه» اهـ.

ولا شك أنه مع الإطلاق لا يدل على أن الحجر صفة لله فهو من المضاف المنفصل  
عنه كالبيت والناقة فيكون مخلوقاً، أو يحمل المطلق على المقيد.

## ملحق المثال الأول

ذكرنا أننا سنتقل نص كلام الحافظ ابن رجب في ترجمة ابن الفaugeوس وهذا نص كلامه:

قال: كان أبو القاسم بن السمرقandi يقول: إن أبا بكر بن الخطاب كان يسمى ابن الفaugeوس الحجري لأنـه كان يقول: الحجر الأسود يمين الله حقيقة. قلت: إنـصح عن ابن الفaugeوس أنه كان يقول: الحجر الأسود يمين الله حقيقة فأصل ذلك: أنـطائفة من أصحابنا وغيرهم نفوا وقوع المجاز في القرآن ولكن لا يعلم منهم من نفى المجاز في اللغة<sup>(١)</sup> كقول أبي إسحاق الإسفرايني ولكن قد يسمع بعض صالحـهم إنـكار المجاز في القرآن فيعتقد إنـكاره مطلقاً ويؤيد ذلك: أنـالمتـبادر إلى فهم أكثر الناس من لفظ الحقيقة والمجاز: المعاني والحقائق دون الألفاظ.

فإذا قيل: إنـهـذاـمجازـفهمـواـأنـهـليسـتحـتهـمعـنىـولاـلهـحـقـيقـةـ فيـنـكـرـونـذـلـكـوـيـنـفـرـونـمـنـهـوـمـنـأـنـكـرـالـمجـازـمـنـالـعـلـمـاءـفـقـدـيـنـكـرـإـطـلاقـ اسمـالـمجـازـلـثـلـاـيـوـهـهـذـاـالـمـعـنىـالـفـاسـدـوـيـصـيرـذـرـيـعـةـلـمـنـيـرـيـدـجـحدـ حقـائـقـالـكـتـابـوـالـسـنـةـوـمـدـلـوـلـاتـهـماـ.

ويقول: غالـبـمنـتكلـمـبـالـحـقـيقـةـوـالـمجـازـهـمـالـمـعـتـزـلـةـوـنـحـوـهـمـمـنـأـهـلـ الـبـدـعـوـتـطـرـقـوـاـبـذـلـكـإـلـىـتـحـرـيفـالـكـلـمـعـنـمـوـاضـعـهـفـيـمـنـمـنـالـتـسـمـيـةـبـالـمجـازـ وـيـجـعـلـجـمـيـعـالـأـلـفـاظـحـقـائـقـ،ـوـيـقـولـ:ـلـفـظـإـنـدـلـبـنـفـسـهـفـوـحـقـيقـةـلـذـلـكـ الـمـعـنىـوـإـنـدـلـبـقـرـيـةـفـدـلـاتـهـبـالـقـرـيـةـحـقـيقـةـلـمـعـنىـالـآـخـرـفـهـوـحـقـيقـةـفـيـالـحـالـيـنـ.

وـإـنـكـانـالـمـعـنىـالـمـدـلـوـلـعـلـيـهـمـخـتـلـفـاـفـحـيـنـذـيـقـالـ:ـلـفـظـالـيـمـينـفـيـ قولـهـ<sup>ع</sup>:ـ(ـوـالـسـمـوـتـمـطـوـيـتـيـمـيـنـهـ،ـ)ـحـقـيقـةـوـهـوـدـالـعـلـىـالـصـفـةـ الـذـاـتـيـةـ.ـوـلـفـظـالـيـمـينـفـيـالـحـدـيـثـالـمـعـرـوفـ(ـالـحـجـرـالـأـسـوـدـيـمـيـنـالـلـهـفـيـ الـأـرـضـفـمـنـصـافـحـهـفـكـانـمـاـصـافـحـالـلـهـ<sup>ع</sup>ـ).

(١) سبق التعليق على هذا الكلام.

وقيل يمينه يراد به مع هذه القرائن المحتففة به - محل الاستلام والتقبيل - وهو حقيقة في هذا المعنى في هذه الصورة وليس فيه ما يوهم الصفة الذاتية أصلاً بل دلالته على معناه الخاص قطعية لا تحتمل التقييض بوجه ولا تحتاج إلى تأويل ولا غيره.

وإذا قيل: فابن الفاعوس لم يكن من أهل هذا الشأن - أعني: البحث عن مدلولات الألفاظ؟

قيل: ولا ابن الخاضبة كان من أهله وإن كان محدثاً وإنما سمع من ابن الفاعوس، أو بلغه عنه إنكار أن يكون هذا مجازاً، لما سمعه من إنكار لفظ المجاز فحمله السامع لقصوره أو لهواه على أنه إذا كان حقيقة لزم أن يكون هو يد الرب ~~ذلك~~ التي هي صفتة وهذا باطل والله أعلم.



## المثال

٢

### المثال الثاني<sup>(١)</sup>

#### قلوب العباد بين أصابعين<sup>(٢)</sup> من أصابع الرحمن

والجواب: أن هذا الحديث صحيح رواه مسلم<sup>(٣)</sup> في الباب الثاني «من كتاب القدر» عن عبد الله بن عمرو بن العاص أنه سمع النبي ﷺ يقول: «إن قلوب بني آدم كُلُّها بين أصابعين من أصابع الرحمن كَفَلْبِ وَاحِدٍ يصرفة حيث يشاء» ثم قال رسول الله ﷺ: «اللهم مصرف القلوب صرف قلوبنا على طاعتك». وقد أخذ السلف أهل السنة بظاهر الحديث<sup>(٤)</sup> وقالوا: إنَّ اللَّهَ تَعَالَى

(١) هذا هو المثال الثاني الذي أورده أهل التعطيل على أهل السنة بأنهم أولوا ظاهر هذا الحديث فقالوا:

أ - ان ظاهر هذا الحديث أن قلوب بني آدم بين أصابع الرحمن فيلزم منه المباشرة والمحاسة وأن تكون أصابع الله داخل أجواننا وهذا معنى فاسد فيكون غير مراد.

ب - ظاهر الحديث أن الله أصبع حقيقة والأصابع جوارح وهذا معنى فاسد فيكون غير مراد وسوف يرد المؤلف على زعمهم هذا.

(٢) قال المؤلف: أصبع: مثل الهمزة والباء ففيه تسع لغات والعشرة أصبع كما قيل:  
وسمزاً نملة ثلث وثالثة التسع في أصبع واحد باصبع  
أصبع بضم الهمزة.

وانظر الغر المثلثة والدرر المثلثة للفيروز آبادي ص ٢٦٦.

(٣) انظر شرح مسلم للنوري (١٦/٢٠٤).

(٤) ظن شراح هذا الحديث أن ظاهر الأصبع الجارحة وهي على الله محال إذ لو كانت جارحة وأعضاء لكان كل جزء منه مفتقرًا إلى الآخر فتكون جملته محتاجة وذلك ينافق الألوهية وحكوا أن فيها مذهبين:  
الأول: التقويض.  
الثاني: التأويل بحسب ما يليق.

قال القرطبي في المفهم (٦/٦٧٢):

وقد تأول بعض أئمتنا هذا الحديث فقال: هذا استعارة جارية مجرى قولهما: فلان في

أصابع حقيقة ثبتها له كما أثبتهما له رَسُولُ اللهِ ﷺ ولا يلزم من كون قلوب بني آدم بين أصبعين منها أن تكون مماسة لها حتى يُقال: إن الحديث مُوهم للحلول فيجب صرفة عن ظاهره. فهذا السَّحاب مُسَخَّرٌ بين السَّماء والأرض، وهو لا يمس السَّماء ولا الأرض، ويقال: بدر بين مكة والمدينة مع تَبَاعُد ما بينها وبينهما<sup>(۱)</sup> فقلوب بني آدم كلها بين أصبعين من أصابع الرحمن حقيقة ولا يلزم من ذلك مماسة ولا حلول<sup>(۲)</sup>.

كفي وفي قضتي يراد به: أنه متمكن من التصرف فيه والتصريح له كيف شاء، وأمكن من ذلك في المعنى مع إفادة التيسير أن يقال: فلان بين إصبعي أصرفه كيف شئت يعني: أن التصرف متيسر عليه غير متذر وقال بعضهم: يحتمل أن يريد بالإصبع هنا النعمة وحكم أنه يقال: لفلان عندي إصبع حسنة أي نعمة كما قيل في اليد فإن قيل: فلأي شيء ثنى الإصبع ونعمه كثيرة لا تحصى؟ فلانا لأن النعم وإن كانت كذلك فهي قسمان نفع ودفع فكانه قال: قلوب بني آدم بين أن يصرف الله عنها ضراً وبين أن يوصل إليها نفعاً اهـ.

وانظر شروح مسلم لكل من:

النروي (۲۰۴/۱۶)، الأبي والستوني (۸۸/۷)، والديجاج للسيوطى (۱۸/۶).

(۱) وقد رد المؤلف على أقوالهم بأنه لا يلزم من إثبات الأصبع ما ذكروه. ويقال: سترة المصلي بين يديه وليس مباشرة له ولا مماسة له. فإذا كانت البينية لا تستلزم المباشرة والمماسة فيما بين المخلوقات فكيف بالبينية فيما بين المخلوق والخالق الذي وسع كرسيه السموات والأرض وهو بكل شيء مجده.

وقد دل السمع والعقل على أن الله تعالى باطن من خلقه ولا يدخل في شيء من خلقه ولا يدخل فيه شيء من خلقه وأجمع السلف على ذلك وهذا هو الوجه الأول.

ونقول على الوجه الثاني: إن ثبوت الأصابع الحقيقة لله تعالى لا يستلزم معنى فاسداً وحيثئذ يكون مراداً قطعاً فإن الله تعالى أصابع حقيقة تليق به ولا تماثل أصابع المخلوقين وفي صحيح البخاري وسلم عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: «جاء حبر من الأخبار إلى رسول الله ﷺ فقال: يا محمد إننا نجد أن الله يجعل السموات على إصبع والأرضين على إصبع والشجر على إصبع والماء والثرى على إصبع وسائر الخلق على إصبع فيقول: أنا الملك فضحك النبي ﷺ حتى بدت نواجذه تصديقاً لقول العبر ثم قرأ رسول الله ﷺ:

«وَإِنَّا قَدْرُوا اللَّهَ حَتَّىٰ قَدْرِهِ وَالْأَرْضَ حَيْثُمَا قَبَضْتُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالْأَنْتَوْكَ مَظْوِيَّتُ بِيَمِينِكُمْ سَبَحْتُمْ وَتَعْلَمَ عَمَّا يَتَرَكَّبُونَ»<sup>(۳)</sup> هذا لفظ البخاري في تفسير سورة الزمر.

فأي معنى فاسد يلزم من ظاهر النص حتى يقال إنه غير مراد؟

(۲) قال شيخ الإسلام في التصرية ص ۷۳:

المثال الثالث

**إِنِّي أَحِدُ نَفْسَ الرَّحْمَنِ مِنْ قَبْلِ الْيَمَنِ**

والجواب: أنَّ هذا الحديث رواه الإمام أحمد في المستند<sup>(١)</sup> من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه: «أَلَا إِنَّ الإِيمَانَ يَمَانَةً وَالْحِكْمَةُ يَمَانَيةً وَأَحِدُ نَفْسَ رَبِّكُمْ مِنْ قَبْلِ الْيَمَنِ»، قال في مجمع الزوائد<sup>(٢)</sup>: رجاله رجال الصحيح غير شيب<sup>(٣)</sup> وهو ثقة قلت: وكذلك قال في التقريب<sup>(٤)</sup> عن شيب: ثقة من الثالثة وقد روى البخاري نحوه في التاريخ الكبير<sup>(٥)</sup>. وهذا الحديث على ظاهره. والنَّفْسُ فيه اسم مصدر<sup>(٦)</sup> نَفْسٌ يُنفَسُ

= وأما قوله: (قلوب العباد بين أصابع الرحمن) فإنه ليس في ظاهره أن القلب متصل بالأصابع ولا ماس لها ولا أنها في جوفه ولا في قول القائل: هذا بين يدي ما يقتضي مباشرته ليديه وإذا قيل:

﴿وَأَتَحَلَّبُ السَّعْدُ بَيْنَ النَّسَاءِ كَالْأَرْضِ﴾.

لم يقتض أن يكون مماماً للسماء والأرض اهـ.

(١) (٥٤١/٢).

(٢) للبيهقي (٥٩/١٠).

(٣) أي شيب بن نعيم أبي روح.

(٤) لأبي حجر (٣٤٦/١) وقال: أحطأ من عده في الصحابة اهـ.

(٥) انظر التاريخ الكبير (٤/٢٣١).

وانظر ترجمته في تهذيب الكمال للزمي (١٣/٢٧١) وتهذيب التهذيب لأبي حجر (٤/٣٠٩). والحديث الذي ذكره المؤلف رواه أيضًا الطبراني في المعجم الكبير (٧/٥٢) من حديث سلمة بن نفيل، ورواه البزار في مستنه (٩/١٥٠) وقال: وهذا الحديث لا نعلم أحداً يرويه بهذه الألفاظ إلا سلمة بن نفيل وهذا أحسن طريقاً يروى في ذلك عن سلمة ورجاله معروفون من أهل الشام مشهورون إلا إبراهيم بن سليمان الأفطس اهـ. وانظر ترجمة سلمة في الإصابة (٢/١٣٠)، وتهذيب الكمال للزمي (١١/٣٢٣).

(٦) اسم المصدر أصطلاحاً هو: اسم مساو للمصدر في الدالة على المعنى المجرد دون

تَنْفِيْساً مثلاً فَرَجَ يُفَرِّجَ تَفْرِيْجًا وَفَرَجًا هكذا قال أهل اللغة كما في النهاية<sup>(١)</sup> والقاموس<sup>(٢)</sup> ومقاييس اللغة<sup>(٣)</sup>. قال في مقاييس اللغة: (النفس كل شيء يفرج به عن مكروب) فيكون معنى الحديث أن تنفيس الله تعالى عن المؤمنين يكون من أهل اليمن. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (وهؤلاء هم الذين قاتلوا أهل الردة وفتحوا الأ MCSارات بهم نفس الرحمن عن المؤمنين الگُرُبَات) اهـ. ص(٣٩٨) ج(٦) مجموع فتاوى شيخ الإسلام لابن قاسم.



= تقيد بزمان ولكنها يخالفه بنقص بعض حروفه لفظاً وتقديراً دون تعويض مثل: الفعل «أعطى» مصدره الأصلي : «إعطاء» فإذا قلنا «عطاء» كان مساوياً لللفظ «إعطاء» وبنقص عنه الهمزة في أوله دون أن يعرض منها بشيء لفظاً وتقديراً فإن كان النقص في اللفظ فقط دون التقدير فاللفظ مصدر وليس باسم مصدر مثل «قاتل قتلاً» والأصل: قيتاً خلا اللفظ «قتلاً» من «الياء» ولكنها مقدرة وإن خلا الحرف لفظاً وعوض منه بشيء فهو مصدر وليس باسم مصدر فتقول في: «وعد» المصدر الأصلي «وَعْدًا» أو «عدة» فقد حذفت «الواو» وعوض منها بالثاء المربوطة في الآخر فال المصدر الذي حذف منه حرف ولم يعرض منه بشيء يسمى: اسم مصدر مثل: «كلاماً» وتكلماً اهـ.  
انظر المعجم المفصل في النحو العربي للدكتوره عزيزة فوال.

(١) النهاية لابن الأثير (٥/٩٣).

(٢) للفيروز آبادي ص ٧٤٥، وشرح القاموس للزبيدي (٤/٢٥٩).

(٣) لابن فارس (٥/٤٦٠).

## المثال

### ٤

#### المثال الرابع

قوله تعالى: «ثُمَّ أَسْتَوِي إِلَى السَّمَاوَاتِ» [البقرة: ٢٩].  
والجواب: أنَّ لأهل السُّنَّةِ في تفسيرها قولين:  
أحدهما: أنها بمعنى: ارتفع إلى السماء. وهو الذي رَجَحَهُ ابن جرير<sup>(١)</sup> قال في تفسيره بعد أن ذكر الخلاف: (وأولى المعانى بقول الله جلَّ ثَنَاءً): «ثُمَّ أَسْتَوِي إِلَى السَّمَاوَاتِ فَسَوَّيْهِنَّ» [البقرة: ٢٩] علا عليهن وارتفع فَدَبَّرُهُنَّ بقدرته وخلقهن سبع سموات) اهـ.  
وذكره البغوي في تفسيره<sup>(٢)</sup> قول ابن عباس<sup>(٣)</sup> وأكثر مفسري السلف،

(١) في تفسيره (١٩٢/١) وقال:

والعجب من أنكر المعنى المفهوم من كلام العرب في تأويل قول الله: «ثُمَّ أَسْتَوِي إِلَى السَّمَاوَاتِ» الذي هو بمعنى العلو والارتفاع هرباً عند نفسه من أن يلزمته بزعمه إذا تأوله بمعناه المفهوم كذلك أن يكون إنما علا وارتفع بعد أن كان تحتها إلى أن تأوله بالمجهول من تأويله المستكرو ثم لم ينج مما هرب منه، فيقال له: زعمت أن تأويل قوله «أَسْتَوِي» أقبل، أنكأن مدبراً عن السماء فأقبل إليها؟ فإن زعم أن ذلك ليس بإقبال فعل ولكنه إقبال تدبير. قيل له: فكذلك فقل: علا عليها علو ملك وسلطان لا علو انتقال وزوال ثم لن يقول في شيء من ذلك قوله إلا ألم في الآخر مثله اهـ.

وقال السمين في الدر المصنون (١٧١/١) إن من معاني استوى: علا وارتفع، واستشهد بقول الشافعى:

فأوردتهم ماء بفيفاء قفرة      وقد حلق النجم اليماني فاستوى  
وكذا قال القرطبي في تفسيره (٢٥٤/١).

واختار هذا القول الربيع بن أنس كما حكاه أبو حيان في البحر المعحيط (٢٨٠/١)  
وقدم هذا القول ابن عطية في تفسيره (٢٢٣/١). والطالبي في الجواهر (٥٨/١)  
والألوسي في تفسيره (٢١٥/١).  
(٢) (٥٩/١).

(٣) وضعف هذا النقل القرطبي في تفسيره (٢٥٤/١) وما هو بضعف فقد نقله جمع كثير  
وانظر الوسيط للواحدى (١١٢/١).

وذلك تمسكًا بظاهر لفظ «استوى» وتفويضاً لعلم كيفية هذا الارتفاع إلى الله تعالى.  
 القول الثاني: أن الاستواء هنا بمعنى القصد التام. وإلى هذا القول ذهب ابن كثير في تفسير سورة البقرة<sup>(١)</sup> والبغوي في تفسير سورة فصلت<sup>(٢)</sup> قال ابن كثير: (أي قصد إلى السَّمَاءُ وَالْاسْتِوَاءُ هُنَا ضَمِنَ مَعْنَى الْقَصْدِ وَالْإِقْبَالِ لِأَنَّهُ عُذْيٌ بِالْإِلَيْهِ) قال البغوي: (أي عَمَدَ إِلَى خَلْقِ السَّمَاءِ).

وهذا القول ليس صرفاً للكلام عن ظاهره؛ وذلك لأنَّ الفعل «استوى» اقترب بحرف يدلُّ على الغاية والانتهاء<sup>(٣)</sup> فانتقل إلى معنى يناسب الحرف المُقترن به. ألا ترى إلى قوله تعالى : «عَيْنَا يَشَرِّبُ يَمَّا يَعْذَثُ اللَّهُ» [الإنسان: ٦] حيث كان معناها: يروي بها<sup>(٤)</sup> عباد الله لأنَّ الفعل «يشرب» اقترب بالباء

(١) (١٠١/١).

(٢) (١٠٩/٤).

واختار هذا القول جمع من المفسرين منهم:

السمين الحلبي (١٧٢/١)، والنوفي (١/٧٦) والخازن (١/٣٤)، وصديق حسن خان (١٢٠/١)، وابن الجوزي (٥٨/١).

وانظر الأقوال الأخرى التي خالفت منهج السلف في :

تفسير الرازи (١٤٣/١)، والبحر المحيط لأبي حيان (١/٢٨٠) وبحر العلوم للسمرقندى (١٠٦/١) والسراج المنير للشريبي (٤٣/١) وحاشية محيي الدين زاده على البيضاوى (٢٣٥/١).

(٣) وهو حرف (إلى) وانظر الكلام عليه في :

الجني الداني في حروف المعانى للمرادي ص ٣٨٥.

وموسوعة الحروف د. إميل يعقوب ص ١٠٦.

وحوروف المعانى للزجاجي ص ٦٥ وص ٧٩.

ورصف المباني في شرح حروف المعانى للماقى ص ١٦٦ ومعنى الليب لابن هشام (١/٧٤) ومحضره للشيخ ابن عثيمين ص ٢٤ وحاشية الدسوقي على معنى الليب (٧٩/١).

(٤) ما ذكره المؤلف هو أحد الأقوال في المسألة وفيها أقوال أخرى هي :

أ - أنها زائدة وهي بمثابة يشربها واختار هذا القول ابن عطية في تفسيره (١٥/٢٣٥).

ب - أنباء للتعميد بمعنى الاتصال وضمن يشرب معنى يروي فعدى بها كما في تفسير الألوسي (٢٩/١٧٤) واختار هذا القول المؤلف.

ج - وقيل بمعنى (من) التبعيضية والمعنى يشرب منها عباد الله وهذا اختيار الأصماعي =

فانتقل إلى معنى يناسبها وهو يُرُوي. فال فعل يضمّن<sup>(١)</sup> معنى يناسب معنى الحرف المتعلق به ليتشتم الكلام.



كما في تفسير الطاهر بن عاشر (٣٨١/٢٩).  
وفي المسألة أقوال أخرى، انظر:

الجمل (٨/١٨٦) البحر المحيط (٨/٨٣٧)، حاشية شيخ محي الدين زاده على البيضاوي (٤/٥٨٨)، زاد المسير (٨/٤٣٠)، الدر المصون (٦/٤٤٠).

(١) التضمن:

لغة: مصدر تضمن الشيء: التزمه وغره.

واصطلاحاً: إعطاء اللفظ معنى لفظ آخر وحكمه ويسمى أيضاً:  
التضمن التحوي ويقع التضمين في أبواب منها.

في باب حروف المعاني وذلك يكون في أن يؤدي الحرف معنى آخر مثل: «كتبت بالقلم» «الباء» معناها الاستعانة بالقلم ومثل قوله تعالى: «ذَهَبَ اللَّهُ يُتَوَهِّمُ» حملت الباء معنى التعذية فتعدي بواسطتها الفعل «ذهب» إلى مفعول به والتقدير: أذهب الله نورهم ومثل: «بعثتك الزيت رطلاً بعشرين درهماً» فقد أدت «الباء» معنى التعريض أو التسuir ومثل: أمسكت يد الأعمى فقد أدت «الباء» معنى الإلصاق ومثل قوله تعالى: «عَيْنَ يَشَرِّبُ يَا يَهَادُ اللَّهُ» فقد أدت «الباء» معنى التعبير أي: منها أو يرثى على الخلاف الذي سبق.

انظر المعجم المفصل في النحو د. عزيزة فوال.

المثال الخامس والسادس<sup>(١)</sup>

قوله تعالى في سورة الحديد: ﴿وَقُوَّةٌ مَعْكُرٌ أَيْنَ مَا كُثِّتَ﴾ [الحديد: ٤] وقوله في سورة المجادلة: ﴿وَلَا أَذَقَ بَنِ ذَلِكَ وَلَا أَكْثُرُ إِلَّا هُوَ مَعْهُدٌ أَيْنَ مَا كَثُرَ﴾ [المجادلة: ٧].

**والجواب:** أنَّ الكلام في هاتين الآيتين حُقُّ على حقيقته وظاهره.  
ولكن ما حقيقته وظاهره؟

هل يُقال: إنَّ ظاهره وحقيقة أنَّ الله تَعَالَى مع خلقه معية تقتضي أن يكون مختلطًا بهم أو حالًا في أنْكِتَهم؟.

أو يُقال: إنَّ ظاهره وحقيقة أنَّ الله تَعَالَى مع خلقه معية تقتضي أن يكون مُحيطًا بهم علمًا وقدرة وسمعاً وبصرًا وتذيرًا وسلطاناً وغير ذلك من معاني ربوبيته مع علوه على عرشه فوق جميع خلقه؟.

ولا ريب أنَّ القول الأوَّل لا يقتضيه السُّياق ولا يدلُّ عليه بوجه من الوجوه وذلك لأنَّ المعية هنا أضيفت إلى الله تَعَالَى، وهو أعظم وأجل من أن يُحيط به شيء من مخلوقاته. ولأنَّ المعية في اللُّغة العربية التي نزل بها القرآن لا تسلزم الاختلاط أو المُصاحبة في المكان وإنما تدلُّ على مطلق مُصاحبة ثمَّ تفسر في كل موضع بحسبه<sup>(٢)</sup>.

(١) مراده ذكر آيتين وليس مثالين متباينين.

(٢) قال الراغب في المفردات (٦٠٨/٢):

مع: يقتضي الاجتماع إما في المكان نحو مما معًا في الدار أو في الزمان نحو ولدا معًا، وإما في الشرف والرتبة نحو: مما معًا في العلو ويقتضي معنى النصرة، وأن المضاف إليه لفظ مع هو المنصور نحو قوله: ﴿لَا تَحْزَنَ إِنَّ اللَّهَ مَعَكُم﴾ [التوبية: ٤٠] أي: الذي معه يضاف إليه في قوله: (الله معنا) هو منصور أي: ناصرنا وقوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْه﴾ [النحل: ١٢٨].

وتفسیر معیة الله تعالیٰ لخلقه بما یقتضی الحلول والاختلاط باطل من وجوه:

الأول: أَنَّهُ مُخالِفٌ لِإِجْمَاعِ السَّلْفِ، فَمَا قَسَرَهَا أَحَدٌ مِنْهُمْ بِذَلِكِ يُلْ كَارِهٌ<sup>(۱)</sup>.  
كانوا مجتمعين على إنكاره<sup>(۱)</sup>.

الثاني: أَنَّهُ مُنَافٍ لِعِلْمِ الله تَعَالَى الثَّابِتُ بِالْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ وَالْعُقْلِ  
وَالْفَطْرَةِ وَإِجْمَاعِ السَّلْفِ، وَمَا كَانَ مُنَافِيًّا لِمَا ثَبَتَ بِدَلِيلٍ كَانَ باطِلًا بِمَا ثَبَتَ  
بِهِ ذَلِكَ الْمُنَافِيٌّ. وَعَلَى هَذَا: فَيَكُونُ تَفْسِيرٌ مَعِيَّةً الله لِخَلْقِهِ بِالْحُلُولِ  
وَالْأَخْتِلاَطِ باطِلًا بِالْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ وَالْعُقْلِ وَالْفَطْرَةِ وَإِجْمَاعِ السَّلْفِ.

---

= قوله: «وَقَوْمٌ مَعْكُرُونَ مَا كُتِّبَ» [التحديد: ۴] قوله: «إِنَّ اللَّهَ مَعَ النَّصِيرِينَ» [البقرة: ۱۵۳] قوله: «إِنَّ اللَّهَ مَعَ التَّصَدِّقَيْنَ» [البقرة: ۱۹۴] قوله عن موسى: «إِنَّ مَيْوَنَ رَبِّي» [الشعراء: ۶۲] اهـ.

وقال السعین في عمدۃ الحفاظ (۱۱۵/۴): «وَإِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ» ونحوه فالمراد  
الصحبة بالمعونة والإثبات اهـ.

وأطلق أئمۃ اللغة العربية على أن المراد من المعنة الصحبة ثم يفسر في كل موضوع  
بحسبه ويراجع في ذلك:

الجوهری في الصحاح (۱۲۸۶/۳)، وابن سیدة في المحکم (۵۵/۱) وابن منظور في  
اللسان (۱۴۴/۱۳) والقیروز آبادی في المحيط ص ۹۸۷، وشرحه للزبیدی (۵۱۴/۵).

(۱) وقد أجمع المفسرون على أن المراد بذلك العلم والقدرة أو الحراسة والحفظ ولم يقل  
أحد أن الله معنا بذلك.

قال الطبری في تفسیره (۱۳/۱۴): هو فوق العرش وعلمه معهم اهـ.  
وللنظر في أقوال المفسرین يرجع الى:

النسفی (۴۴۷/۳)، وأبی حیان (۲۱۷/۸) والرازی (۱۸۷/۲۹)، وابن کثیر (۹۸/۶)  
والخازن (۲۴۶/۴) وابن عاشور (۲۷/۳۶۴)، والشیرینی (۴/۲۷)، وابن الجوزی  
(۱۶۱/۸)، والماوردی (۵/۴۷۰) والآلوسی (۱۶۸/۲۷)، والبغوی (۴/۲۹۴)،  
والشعالبی (۲۹۳/۳)، وحاشیة محیی الدین شیخ زاده (۴/۴۶۵)، والجمل على  
الجلالین (۴۴۰/۹)، والقرطبی (۱۷/۲۹۰)، والشهاب على البیضاوی (۹/۱۲۱)،  
وصدیق حسن خان (۱۹/۱۴).

وقال ابن عطیة في تفسیره (۲۸۶/۱۵)، أن الأمة أجمعـت على هذا التأویل اهـ.  
ولا يخفى إن كان مراده من التأویل هنا صرف اللـفـظ عن ظـاهـره وهو أن يكون الله معنا  
بـذـاته فـلاـ شـكـ أنـهـذاـ لـيـسـ ظـاهـراـ وقد سـبـقـ أنـظـاهـرـ هوـ ماـ يـتـبـادرـ إـلـىـ الذـهنـ وهوـ  
يـخـتـلـفـ بـحـسـبـ السـيـاقـ، وإنـكانـ مرـادـهـ بـالـتأـوـیـلـ التـفـسـیرـ فـهـذـاـ حـقـ.

الثالث: أنه مُستلزم للوازم باطلة لا تليق بالله تعالى. ولا يمكن لمن عرف الله تعالى حق قدره وعرف مذلول المعية في اللغة العربية التي نزل بها القرآن أن يقول: إن حقيقة معية الله لخلقها تقتضي أن يكون مختلطًا بهم أو حالاً في أمكتهم فضلاً عن أن سلتهم ذلك ولا يقول ذلك إلا جاهل باللغة جاهل بعجمة رب جل وعلا.

فإذا تبيّن بظلان هذا القول: تعين أن يكون الحق هو القول الثاني وهو: أن الله تعالى مع خلقه معية تقتضي أن يكون محبطاً بهم علمًا وقدرة وسمعاً وبصراً وتدبرًا وسلطاناً وغير ذلك مما تقتضيه ربوبيته مع علوه على عرشه فوق جميع خلقه.

وهذا هو ظاهر الآيتين بلا ريب لأنهما حَقٌّ ولا يكون ظاهر الحق إلا حَقًا ولا يمكن أن يكون الباطل ظاهر القرآن أبداً. قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتوى الحموية ص(١٠٣) ج(٥) من مجموع الفتاوى لابن القاسم: (ثم هذه المعية تختلف أحکامها بحسب الموارد فلما قال: **﴿يَعْلَمُ مَا يَأْتِي فِي الْأَرْضِ وَمَا يَنْخُوضُ فِيهَا﴾** إلى قوله **﴿وَهُوَ مَعْلُومٌ أَيْنَ مَا كُشِّمَ﴾** [الحديد: ٤] دل ظاهر الخطاب على أن حكم هذه المعية ومقتضاها: أنه مطلع عليكم شهيد عليكم ومهيمن عالم بكم، وهذا معنى قول السلف إنه معهم بعلمه<sup>(١)</sup> وهذا ظاهر الخطاب وحقيقة. وكذلك في قوله: **﴿مَا يَكُونُ مِنْ تَحْوَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَأَيْمُهُمْ﴾** إلى قوله: **﴿هُوَ مَعْلُومٌ أَيْنَ مَا كَانُوا﴾** [المجادلة: ٧] الآية.

ولما قال النبي ﷺ لصاحب في الغار: **﴿لَا تَخْرُنَنَ إِنَّ اللَّهَ مَعْلُومٌ﴾** [التوبه: ٤٠] كان هذا أيضاً حَقًا على ظاهره ودللت الحال على أن حكم هذه المعية هنا معية الاطلاع والنصر والتأييد).

ثُمَّ قال: (فلفظ المعية قد استعمل في الكتاب والسنّة في مواضع

(١) كان هذا معنى قول السلف إنه معهم بعلمه لأنه إذا كان معلوماً أن الله تعالى معنا مع علوه لم يبق إلا أن يكون مقتضى هذه المعية أنه تعالى عالم بنا مطلع شهيد مهمين لا أنه معنا بذلك في الأرض، قاله المؤلف.

يقتضي في كل موضع أموراً لا يقتضيها في الموضع الآخر فلماً أن تختلف دلالتها بحسب الموضع أو تدل على قدر مشترك بين جميع مواردها وإن امتاز كل موضع بخاصية فعلى التقديررين ليس مقتضاها أن تكون ذات الرب ~~ذلك~~ مختلطة بالخلق حتى يقال قد صرفت عن ظاهرها) اه<sup>(١)</sup>.

ويدل على أنه ليس مقتضاها أن تكون ذات الرب ~~ذلك~~ مختلطة بالخلق: أن الله تعالى ذكرها في آية المجادلة بين ذكر عُمُوم علمه في أول الآية وآخرها فقال: ﴿وَأَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِنْ نَبْغَىٰ ثَلَاثَةٌ إِلَّا هُوَ رَاءُهُمْ وَلَا حَسْنَةٌ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَذْنَىٰ إِلَّا هُوَ مَعْهُمْ أَنَّ مَا كَانُوا يَمْهُمُ بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيَمةِ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ شَفَاعَهُمْ﴾ [المجادلة: ٧] فيكون ظاهر الآية: أن مقتضى هذه المعية علمه بعباده وأنه لا يخفى عليه شيء من أعمالهم لا أنه سبحانه مختلط بهم ولا أنه معهم في الأرض.

أما في آية الحديد فقد ذكرها الله تعالى مسبوقة بذكر استواه على عرشه وعموم علمه متلوة ببيان أنه بصير بما يَعْمَلُ العباد فقال: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَيَّةٍ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْوَىٰ عَلَى الْمَرْءِ يَعْلَمُ مَا يَلْعَبُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَرْبِلُ مِنَ النَّعْلَةِ وَمَا يَعْنِي فِيهَا وَهُوَ مَعْلُوكٌ أَنَّ مَا كُشِّطَ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا يَعْمَلُونَ﴾ [الحديد: ٤]<sup>(٢)</sup>.

فيكون ظاهر الآية: أن مقتضى هذه المعية علمه بعباده وبصره بأعمالهم مع علوه عليهم واستواه على عرشه لا أنه سبحانه مختلط بهم ولا أنه معهم في الأرض وإنما كان آخر الآية مناقضاً لأولها الدال على علوه واستواه على عرشه.

فإذا تبين ذلك: علمنا أن مقتضى كونه تعالى مع عباده أنه يعلم أحوالهم ويسمع أقوالهم ويرى أفعالهم ويدبر شؤونهم فيحيي ويميت ويُفقِرُ ويُؤْثِرُ

(١) انظر شرح الواسطية لزيد بن فياض ص ٢٠٣.

(٢) انظر فتح البيان لصديق حسن خان (٣٩٨/١٣).

الملك من يشاء وينزع الملك ممن يشاء ويعز من يشاء ويذل من يشاء إلى غير ذلك مما تقتضيه ربوبيته وكمال سلطانه لا يحجبه عن خلقه شيء ومن كان هذا شأنه فهو مع خلقه حقيقة ولو كان فوقهم على عرشه حقيقة<sup>(١)</sup>.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية ص(١٤٢) ج(٣) من مجموع الفتاوى لابن قاسم في فصل الكلام على المعية قال: (وكل هذا الكلام الذي ذكره الله سبحانه من أنه فوق العرش وأنه معنا حق على حقيقة لا يحتاج إلى تحريف ولكن يصان عن الظنون الكاذبة) اه<sup>(٢)</sup>.

---

(١) وقد سبق أن المعية في اللغة العربية لا تستلزم الاختلاط أو المصاحبة في المكان.

(٢) انظر شروح الواسطية على هذه الآية.

وسائل الشيخ ابن عثيمين:

هل أحد سبق شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم في أن المعية حقيقة تليق بالله ينزع فيها الباري عن أن يكون مختلطًا بالخلق أو حالًا في أمكتهم؟ وعن الحديث القدس: «وما يزال عبدي يتقرب إلى بالنواقل . . . . .؟» وعن قول ابن القيم في الصواعق - مختصرها - فهو قريب من المحسنين بذاته ورحمته هل هو صحيح وهل سبقه أحد من ذلك؟

فأجاب فضيلته بقوله: لا أعلم أحدًا صرخ بذلك لكن الذي يظهر أن الكلام فيها كغيرها من الصفات تفهم على حقيقتها مع تزييه الله تعالى عما لا يليق به كما يفهم الاستواء والنزول وغيرها ولهذا لم يتكلم الصحابة فيما أعلم بالفاظ الذات في الاستواء والنزول أي لم يقولوا استوى على العرش بذاته أو ينزل إلى السماء الدنيا بذاته لأن ذلك مفهوم من اللفظ فإن الفعل أضيف إلى الله تعالى إما إلى الاسم الظاهر أو الضمير، فإذا أضيف إليه كان الأصل أن يراد به ذات الله ﷺ لكن لما حدث تحريف معنى الاستواء والنزول احتاجوا إلى توكييد الحقيقة بذكر الذات وكذلك لما حدث القول بالحلول وشَيْءُ القائلون به بآيات المعية بين السلف بطلان تلبسهم وأنه لا يراد بها أنه معهم بذاته مختلطًا بهم كما فهم أولئك الحلوة وأن المراد بها بيان إحاطته بالخلق علماً وذكروا العلم لأن أهم الصفات متعلقةً ولأنها جاءت في سياقه.

والهم أن هذه المسألة كغيرها من مسائل الصفات تجري على ظاهرها على ما يليق بالله ﷺ وما ورد عن السلف فإنه داخل في معناها لأنه من لوازمه واقتصروا عليه خوف المحذور وإلا فلا يخفى أن حقيقة المعية أوسع من العلم وأبلغ، ولظهور هذه المسألة وأنها لم تخرج عن نظائرها لم يكن فيها كلام عن الصحابة ﷺ اللهم إلا ما ذكر عن ابن عباس رض ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره عنه، قال هو على العرش، وعلمه معهم، ثم اشتهر ذلك بين السلف حين انتشر تفسير الجهمية لها بالحلول.

وقال في الفتوى الحموية ص(١٠٣ - ١٠٢) ج(٥) من المجموع المذكور:

(وجماع الأمر في ذلك: أن الكتاب والسنة يحصل منها كمال الهدى والنور لمن تدبر كتاب الله وسنة نبيه وقصد اتباع الحق وأعرض عن تحريف الكلم عن مواضعه والإلحاد في أسماء الله وآياته ولا يحسب الحاسب أن شيئاً من ذلك يناقض بعضه بعضاً أبته مثل أن يقول الفائل: مافي الكتاب

وأما سؤالكم عن الحديث القدسي: «ما يزال عبدي يتقرب إلى بالنواول حتى أحبه، فإذا أحبته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يصر به ويده التي يبطن بها ورجله التي يمشي بها ولنـ سأـليـ لـأـعـطـيـهـ وـلـشـ اـسـتـعـاـذـيـ لـأـعـيـدـهـ» فـأـنـ تـرـىـ أـنـ اللهـ تـعـالـىـ ذـكـرـ فيـ الـحـدـيـثـ عـبـدـاـ وـمـعـبـودـاـ وـمـتـقـرـبـاـ وـمـغـبـرـاـ وـمـحـبـوـبـاـ وـسـائـلـاـ وـمـسـتـوـلاـ وـمـعـطـيـاـ وـمـعـطـىـ وـمـسـتـعـيـداـ وـمـسـتـعـادـاـ بـهـ وـمـعـيـداـ وـمـعـادـاـ فـالـحـدـيـثـ يـذـلـ عـلـىـ أـثـيـنـ مـتـابـيـنـ كـلـ وـاحـدـ مـنـهـمـاـ غـيرـ الـآـخـرـ فـإـذـاـ كـانـ كـذـلـكـ لـمـ يـكـنـ ظـاهـرـ قـوـلـهـ كـنـتـ سـمـعـهـ وـبـصـرـهـ وـيـدـهـ وـرـجـلـهـ أـنـ الـخـالـقـ يـكـونـ جـزـءـاـ مـنـ الـمـخـلـقـ أـوـ وـصـفـاـ فـيـهـ، تـعـالـىـ اللهـ عـنـ ذـلـكـ إـنـمـاـ ظـاهـرـهـ وـحـقـيقـتـهـ أـنـ اللهـ تـعـالـىـ يـسـدـدـ هـذـاـ عـبـدـ فـيـ سـمـعـهـ وـبـصـرـهـ وـبـطـشـهـ وـمـشـيـهـ فـيـكـونـ سـمـعـهـ اللهـ تـعـالـىـ إـخـلـاصـاـ وـبـهـ اـسـتـعـانـةـ وـفـيـ شـرـعـاـ وـاتـبـاعـاـ وـهـكـذـاـ بـصـرـهـ وـبـطـشـهـ وـمـشـيـهـ. وأـمـاـ سـؤـالـكـمـ عـنـ قـوـلـ أـبـنـ الـقـيـمـ فـيـ الصـوـاعـقـ (ـمـخـتـصـرـهـ)ـ فـهـوـ قـرـيبـ مـنـ الـمـحـسـنـينـ بـذـانـهـ وـرـحـمـتـهـ فـهـلـ يـصـحـ؟ـ وـهـلـ سـيـقـهـ أـحـدـ فـيـ ذـلـكـ؟ـ

فإن ابن الق testim تكفله تعالى قاله أخذنا بظاهر قوله تعالى: «وَإِذَا سَأَلْتَ عِبَادَهُ عَنِ الْقَرِيبِ أَجِيبْ دَعَوَهُ الدَّاعِ إِذَا دَعَاهُ فَتَسْمِيْهُ لِي وَيَوْمًا فِي الْمَلَكُومْ يَرْشُدُوكَ ﴿٤٧﴾» فهذه الفضائل (عبدادي) (عني) (فلاي) (قريب) (اجيب) (دعان) (لي) (بي) كلها تعود إلى الله ﷺ فكما أنه نفسه المعبد الممسؤل عنه المجيب للدعوة الداعي الواجب الإيمان به فهو القريب كذلك ولا يلزم من ذلك الحلول لأن الله تعالى ليس كمثله شيء في جمجم صفاتاته فهو قريب في علوه.

وقد سبقه إلى مثل ذلك شيخه شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى حيث قال في شرح التزوّل ص (٥٠٨) ح (٥) من مجموع الفتاوى:

(ولهذا لما ذكر الله سبحانه قربه من داعيه وعابديه قال: «إِنَّمَا سَأَلَكُمْ عَيْبَادَيْكُمْ فَإِنَّمَا  
قَرِيبَتُمْ أَعْيُبَتْ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِي») فهنا هو نفسه سبحانه القريب الذي يجيب دعوة  
الداع إلى أن قال ص(٥١): (وَمَا قُرْبَ الْرَّبِّ قُرْبًا يَقُولُ بِهِ بِفَعْلِهِ الْقَائِمُ بِنَفْسِهِ فَهَذَا  
تَنْفِيَهُ الْكَلَابِيَّةِ، وَمَنْ يَمْتَنِعُ قِيامُ الْأَفْعَالِ الْاِخْتِيَارِيَّةِ بِذَنَّهُ وَمَا السَّلْفُ وَأَنَّهُ الْحَدِيثُ  
وَالسَّنَةُ فَلَا يَمْنَعُونَ ذَلِكَ، وَكُلُّكُمْ كَثِيرٌ مِّنْ أَهْلِ الْكَلَامِ) اهـ.

**ملاحظة:** نقلنا فتوى الشيخ زيادة على موطن الشاهد لأنباقي من الفتوى سيأتي في الأمثلة.

والسنة من أن الله فوق العرش يخالفه الظاهر من قوله تعالى: «وَهُوَ مَعْكُنٌ» وقوله ﷺ: «إِذَا قَامَ أَحَدُكُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَإِنَّ اللَّهَ قَبْلَ وَجْهِهِ»<sup>(١)</sup> ونحو ذلك... فإن هذا غلط وذلك أن الله معنا حقيقة وهو فوق العرش حقيقة كما جمع الله بينهما في قوله ﷺ: «هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَيَّةٍ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْوَى عَلَى الْمُرْشِ يَكُلُّ مَا يَلْجُّ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَمْرُغُ مِنْهَا وَمَا يَنْزُلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَتَرَجُّ فِيهَا وَهُوَ مَعْكُنٌ أَيْنَ مَا كَثُرَ وَلَلَّهُ بِمَا تَعْلَمُونَ بَصِيرٌ» [الحديد: ٤].

فأخبر أنه فوق العرش يعلم كل شيء وهو معنا أينما كنا كما قال النبي ﷺ في حديث الأوعال<sup>(٢)</sup>: «وَاللَّهُ فُوقُ الْعَرْشِ وَهُوَ يَعْلَمُ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ»<sup>(٣)</sup> اهـ.

(١) رواه البخاري كما في طبعة في الفتح (٣٠٧/١) ومسلم كما في طبعة شرح التوروي (٣٨/٥).

(٢) الأوعال: جمع وعل: وهو تيس الجبل وأراد بالأوعال: الأشراف والرؤوس شبههم بها لأنها تأوي إلى شعف الجبال، ومنه قول أبي هريرة: لا تقوم الساعة حتى تعلو التحور وتنهك الوعول قيل وما التحور؟ قال: سفول الرجال وأهل البيوت العاصفة والوعول: أهل البيوت الصالحة اهـ. من حاشية الحموي للتويجري ص ٢٢١.

(٣) هذا الحديث المعروف بحديث «الأوعال» قد كثر الكلام حوله وأخرجه الأئمة في دواوينهم ونصله: عن الأحنف بن قيس عن العباس بن عبد المطلب رض قال: كنت في الطحاء في عصابة فيهم رسول الله ﷺ فمررت سحابة فنظر إليها فقال: «ما تسمون هذه؟» قالوا: السحاب. قال: «المزن» قالوا: والمزن قال: «والعنان» قالوا: والعنان قال: «هل ما تدرؤن ما بعد ما بين السماء والأرض؟» قالوا: لا ندرى. قال: «إن بعد ما بينهما إما واحدة أو اثنان أو ثلاث وسبعون سنة ثم السماء فوقها كذلك» حتى عدد سبع سموات: «ثم فوق السابعة بحر بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء ثم فوق ذلك ثمانية أوعال، بين أطلاقهم وركبهم مثل ما بين سماء وسماء ثم على ظهورهم العرش بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء وسماء ثم الله تبارك وتعالى فوق ذلك».

الحديث رواه أبو داود (٩٣/٥) رقم ٤٧٢٣، كتاب السنة، باب في الجهمية. وهذا لفظه.

- والترمذى (٤٢٤/٥) رقم (٣٣٢) كتاب التفسير، باب تفسير سورة الحاقة وقال هذا حديث حسن غريب.

- وابن ماجه (٦٩/١) رقم ١٩٣، المقدمة، باب فيما أنكرت الجهمية.

- وأحمد (٢٠٦/١) رقم ٢٠٧ - ٢٠٨.

واعلم أن تفسير المعية بظاهرها على الحقيقة الظاهرة بالله تعالى لا ينافق ما ثبت من علو الله تعالى بذاته على عرشه.

وذلك من وجوه ثلاثة:

الأول: أن الله تعالى جمع بينهما لنفسه في كتابه المبين المنزه عن التناقض وما جمع الله بينهما في كتابه فلا تناقض بينهما.

وكل شيء في القرآن تظن فيه التناقض فيما يبدو لك فتدبره حتى يتبيّن لك لقوله تعالى: **﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ﴾**

- وابن أبي عاصم في «الستة» (٢٥٤/١) رقم ٥٧٨.

- وابن أبي شيبة في كتاب «العرش» ص ٥٥.

- ورواه ابن خزيمة في «التوحيد» (٣٣٤/١).

- والدارمي في «الرد على الجهمية» ص ٢٤.

- والأجري في «الشريعة» ص ٢٩٢.

واللالكاني في: اعتقاد أهل السنة (٣٩٠/٣) رقم ٦٥١.

والحاكم في «المستدرك» (٢٨٧/٢، ٥٠٠، ٢٨٧) وقال: هذا حديث على شروط مسلم ولم يخرجه، وقد أسنده هذا الحديث إلى رسول الله ﷺ شعيب بن خالد الرازى، والوليد بن أبي ثور، وعمرو بن ثابت بن أبي العقدم عن سعاك بن حرب، ولم يبحث الشیخان بواحد منهم، وقد ذكرت حديث شعيب بن خالد إذ هو أقربهم إلى الاحتجاج به أهـ.

- والبيهقي في «الأسماء والصفات» (١٤٢/٢).

- والعقيلي في «الضعفاء» (١٨٤/٢).

- وابن عبد البر في «التمهيد» (١٤٠/٧).

- والحافظ أبو نعيم في «أخبار أصبهان» (٢/٢).

- والمعزي في «التهذيب الكمال» (٧١٩/٢).

- وأبو العلاء الهمذاني في «ذكر الاعتقاد وذم الاختلاف» ص ٦٧ - ٦٨ رقم ١٩.

- وابن الجوزي في «العلل المتناثرة» (٨/١) وقد رواه من طريقين وقال: هذا حديث لا يصح أهـ.

وقال الحافظ البغدادي بعد أن ذكر الحديث: وفي إسناده ابن أبي ثور ولا يصح بحديثه أهـ. مختصر سنن أبي داود (٩٣/٧).

ورد شيخ الإسلام على من طعن في هذا الحديث أهـ. من حاشية الحموي للتربيجرى ص ٢٢٤.

أَخْيَلَنَا كَثِيرًا ﴿٨٢﴾ [النساء: ٨٢] فإن لم يتبيّن لك، فعليك بطريق الراسخين في العلم الذي يقولون: «إِمَّا يُوَهِّنُ كُلُّ مَنْ عَنِّي رَتَبَنَا» [آل عمران: ٧] وكل الأمر إلى منزله الذي يعلمه واعلم أن القصور في علمك أو في فهمك وأن القرآن لا تناقض فيه.

والى هذا الوجه أشار شيخ الإسلام في قوله فيما سبق: (كما جمع الله بينهما) وكذلك ابن القيم كما في مختصر الصواعق لابن الموصلي ص (٤١٠) ط. الإمام. في سياق كلامه على المثال التاسع مما قيل إنه مجاز قال: (وقد أخبر الله أنه مع خلقه مع كونه مستوياً على عرشه وقرن بين الأمرين. كما قال تعالى - وذكر آية سورة الحديد - ثم قال: فأخبر أنه خلق السموات والأرض وأنه استوى على عرشه وأنه مع خلقه يبصر أعمالهم من فوق عرشه كما في حديث الأowler: «وَاللهُ فَوْقُ العَرْشِ يَرَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ» فعلوه لا ينافق معيته ومعيته لا تبطل علوه بل كلاهما حق) اهـ.

الوجه الثاني: أن حقيقة معنى المعية لا ينافق العلو فالاجتماع بينهما ممكن في حق المخلوق فإنه يقال: ما زلنا نسير والقمر معنا ولا يعد ذلك تناقضاً ولا يفهم منه أحد أن القمر نزل في الأرض فإذا كان هذا ممكناً في حق المخلوق ففي حق الخالق المحيط بكل شيء مع علوه سبحانه من باب أولى وذلك لأن حقيقة المعية لا تستلزم الاجتماع في المكان.

والى هذا الوجه أشار شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتوى الحموية ص (١٠٣) المجلد الخامس من مجموع الفتاوى لابن قاسم حيث قال: (وذلك أنَّ كلمة (مع) في اللغة إذا أطلقت فليس ظاهرها في اللغة إلَّا المقارنة المطلقة من غير وجوب مماثة أو محاذاة عن يمين أو شمال فإذا قيدت بمعنى من المعاني دلت على المقارنة في ذلك المعنى فإنه يقال: ما زلنا نسير والقمر معنا أو والتجم معنا ويقال: هذا المتع معى لمجامعته لك وإن كان فوق رأسك فالله مع خلقه حقيقة وهو فوق عرشه حقيقة) اهـ.

وصدق كَلَّهُ تعالى فإن من كان عالماً بك مطلعاً عليك مهميناً عليك

يسمع ما تقول ويرى ما تفعل ويدبر جميع أمورك، فهو معلم حقيقة وإن كان فوق عرشه حقيقة؛ لأن المعية لا تسلم المجتمع في المكان.

الوجه الثالث: أنه لو فرض اجتماع المعية والعلو في حق المخلوق لم يلزم أن يكون ذلك ممتنعاً في حق الخالق الذي جمع لنفسه بينهما لأن الله تعالى لا يماثله شيء من مخلوقاته كما قال تعالى: «لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ» [الشورى: ۱۱].

والى هذا الوجه أشار شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية ص (١٤٣) ج (٣) من مجموع الفتاوى حيث قال: (وما ذكر في الكتاب والسنة من قريبه ومعيته لا ينافي ما ذكر من علوه وفوقيته فإنه سبحانه ليس كمثله شيء في جميع نعمته وهو علي في دنوه قريب في علوه) اهـ<sup>(١)</sup>.  
(تتمة) انقسم الناس في معية الله تعالى لخلقه ثلاثة أقسام:

القسم الأول يقولون: (أن معية الله تعالى لخلقه مقتضاها العلم والإحاطة في المعية العامة ومع النصر والتأييد في المعية الخاصة مع ثبوت علوه بذاته واستواه على عرشه) وهؤلاء هم السلف ومنذهبهم هو الحق كما سبق تقريره.  
القسم الثاني يقولون: (إن معية الله لخلقه مقتضاها أن يكون معهم في الأرض مع نفي علوه واستواه على عرشه).

وهؤلاء هم الحلولية من قدماء الجهمية وغيرهم ومنذهبهم باطل منكر أجمع السلف على بطلانه وإنكاره كما سبق.

القسم الثالث: يقولون: (إن معية الله لخلقه مقتضاها أن يكون معهم في الأرض مع ثبوت علوه فوق عرشه) ذكر هذا<sup>(٢)</sup> شيخ الإسلام ابن تيمية ص (٢٢٩) ج (٥) من مجموع الفتاوى.

(١) انظر شرح الواسطية لكل من الشيخ عبد العزيز الرشيد ص ٢١٧، وزيد بن فياض ص ٢٧٤ وصالح الفوزان ص ١٣٤.

(٢) أي هذه الأقوال وليس معنى ذلك أنه اختيار شيخ الإسلام لأن هذا القول غلطه شيخ الإسلام كما في (٥/ ٢٣٠) وانظر الأقوال في مجموعة الرسائل والمسائل (٦٩/ ١).

وقد زعم هؤلاء أنهم أخذوا بظاهر النصوص في المعية والعلو، وكذبوا في ذلك فضلوا؛ فإن نصوص المعية لا تقتضي ما ادعوه من الحلول لأنه باطل ولا يمكن أن يكون ظاهر كلام الله ورسوله باطلاً.

(تبنيه) أعلم أن تفسير السلف لمعية الله تعالى لخلقه بأنه معهم بعلمه لا يقتضي الاقتصر على العلم بل المعية تقتضي أيضاً إحاطته بهم سمعاً وبصراً وقدرة وتدبرها ونحو ذلك من معانٍ ربوبيٍّ<sup>(١)</sup>.

(١) وقد سبق أن نقلنا أقوال المفسرين في ذلك.

**ملاحظة:** بقي قسم رابع لم يذكره المؤلف وهو قول المعطلة الجهمية ونفاتها وهم الذين يقولون لا داخل العالم ولا خارجه ولا مبادر ولا محاذيد انظر الروضة الندية ص ٢٧٩.

وفي نوازل العلمي (٢٩٣/٣):

ومثل سيدى أحمد بن جلال عن مسألة وهي: هل نقول المولى تبارك وتعالى لا داخل في العالم ولا خارج؟

قال السائل: هذا سمعته من بعض شيوخنا واعتراضه بأن هذا رفع للتفيضين وقال بعض شيوخنا في هذه المسألة هو الكل أي الذي قام به كل شيء وزعم أنه للإمام الغزالى وأجاب بعضهم بأن هذا السؤال معضل ولا يجوز السؤال عنه وزعم أن ابن مقلاش مكذا أجاب عنه في شرحه للرسالة.

فأجاب: بأننا نقول ذلك ونجزم به ونعتقد أنه لا داخل العالم ولا خارج عن العالم والعجز عن الإدراك إدراك لقيام الدلائل الواضحة على ذلك عقلاً ونقلأً أما النقل فالكتاب والسنة والإجماع أما الكتاب فقوله **﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَمَا أَتَيْتُهُمْ بِأَعْيُبُ﴾** فلو كان داخل العالم أو خارجاً عنه لكان مصادلاً بيان الملازمة واضح أما الأول فلانه إن كان فيه صار من جنسه فيجب له ما وجب له.

وأما الثاني فلانه إن كان خارجاً لزم إما اتصاله وإما انفصاله وإنفصاله إما بمسافة متناهية أو غير متناهية وذلك يؤدي إلى انتقاده إلى مخصوص وأما السنة فقوله **﴿كَانَ اللَّهُ وَلَا شَيْءٌ مَعَهُ وَهُوَ الْآنَ عَلَىٰ مَا كَانَ عَلَيْهِ﴾** وأما الإجماع فاجتمع أهل الحق قاطبة على أن الله تعالى لا جهة له ولا فوق ولا تحت ولا يمين ولا شمال ولا أحد والأعتراض بأنه رفع للتفيضين ساقط لأن التناقض إنما يعتبر حيث يتصف المحل بأحد التفيضين وتوردا عليه، وأما حيث لا يصح تواردهما على المحل ولا يمكن الاتصال بأحدهما فلا تناقض كما يقال مثلاً الحائط لا أعلى ولا أدنى ولا يتصير فلا تناقض لصدق التفاسين فيه لعدم قبوله لهما وكما يقال الباري لا فوق ولا تحت وقس على ذلك اهـ.

وهذه هي عقيدة متاخرى الأشعرية ولن يوصف المعلوم بوصف أبلغ من هذا الوصف الذي وصفوا به الخالق جل وعلا كما قال محمود بن سبكيكين ت في غزنة سنة ٤٢٢هـ.

(تبنيه آخر) أشرت فيما سبق إلى أن علو الله تعالى ثابت بالكتاب والسنة والعقل والفطرة والإجماع.

أما الكتاب: فقد تنوّعت دلالته على ذلك<sup>(١)</sup>:

فتارة بلفظ العلو والفوقية والاستواء على العرش وكونه في السماء كقوله تعالى: «وَهُوَ أَعْلَى الظِّيَمِ» [البقرة: ٢٥٥] «وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادَةِ» [الأنعام: ١٨] «أَلَرْجَنْ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَى» [٦] طـ: ٥ «أَمِنْتُ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يَخْسِفَ بِكُمْ الْأَرْضَ» [الملك: ١٦] وتارة بلفظ صعود الأشياء وعروجها ورفعها إليه كقوله: «إِلَيْهِ يَصْعُدُ الْكَلْمَ الْطَّيْبَ» [ناطر: ١٠] «تَمْجُعُ الْمَلَائِكَةِ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ» [المعارج: ٤] «إِذْ قَالَ اللَّهُ يَعْلَمُ إِلَيَّ مُتَوَقِّيَكُ وَرَأَيْتُكَ إِلَيَّ» [آل عمران: ٥٥].

وتارة بلفظ نزول الأشياء منه ونحو ذلك كقوله تعالى: «قُلْ نَزَّلَ رُوحُ الْقَدْنِ مِنْ رَبِّكَ» [النحل: ١٠٢] «يَدِيرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ» [السجدة: ٥].

وأما السنة: فقد دلت عليه بأنواعها القولية والفعلية والإقرارية في أحاديث كثيرة تبلغ حد التواتر وعلى وجوه متعددة كقوله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ في سجوده: «سبحان ربِّي الأعلى»<sup>(٢)</sup>.

وقوله: «إِنَّ اللَّهَ لَمَا قَضَى الْخَلْقَ كَتَبَ عَنْهُ فَوْقَ عَرْشِهِ إِنْ رَحْمَتِي سَبَقَتْ غَضْبِي»<sup>(٣)</sup> قوله: «الَا تَأْمُنُنِي وَأَنَا أَمِنُ مِنْ فِي السَّمَاءِ»<sup>(٤)</sup> وثبت عنه أنه رفع يديه وهو على المنبر يوم الجمعة يقول: «اللَّهُمَّ أَغْثِنَا»<sup>(٥)</sup> وأنه رفع يده إلى السماء وهو يخطب الناس يوم عرفة حين قالوا نشهد أنك قد بلغت

(١) انظر ذلك في الروضة الندية لزيد بن فياض ص ١٣٧ وقد فصلها الإمام ابن القيم في التوينة.

(٢) رواه مسلم في صحيحه المطبوع مع شرح النووي (٥/٢٣).

(٣) رواه البخاري المطبوع مع الفتح (٤١٥/١٢) ومسلم المطبوع مع شرح النووي (١٧/٦٧).

(٤) رواه البخاري المطبوع مع الفتح (٦٦٦/٧).

(٥) رواه مسلم في صحيحه مع شرح النووي (٧/١٩٢).

وأدית ونصحت فقال: «اللهم اشهد»<sup>(١)</sup> وأنه قال للجارية: «أين الله؟» قالت في السماء فأقرها وقال لسيدها: «اعتقها فإنها مؤمنة»<sup>(٢)</sup>.

وأما العقل: فقد دل على وجوب صفة الكمال لله تعالى وتنزيهه عن النقص، والعلو صفة كمال والسفل نقص، فوجب لله تعالى صفة العلو وتنزيهه عن ضده.

وأما الفطرة: فقد دلت على علو الله تعالى دلالة ضرورية فطرية فما من داع أو خائف فزع إلى ربه تعالى إلّا وجد في قلبه ضرورة الاتجاه نحو العلو لا يلتفت عن ذلك يمنة ولا يسراً.

واسأل المصلين يقول الواحد منهم في سجوده: (سبحان ربى الأعلى) أين تتجه قلوبهم حينذاك؟

وأما الإجماع: فقد أجمع الصحابة والتابعون والأئمة على: أن الله تعالى فوق سمواته مستو على عرشه وكلامهم مشهور في ذلك نصاً وظاهراً قال الأوزاعي: (كنا والتابعون متوافرون نقول إن الله تعالى ذكره فوق عرشه ونؤمن بما جاءت به السنة من الصفات)<sup>(٣)</sup> وقد نقل الإجماع على ذلك غير واحد من أهل العلم ومحال أن يقع في مثل ذلك خلاف، وقد تطابقت عليه هذه الأدلة العظيمة التي لا يخالفها إلّا مكابر طمس على قلبه واجتالته الشياطين عن فطرته نسأل الله تعالى السلامة والعافية.

(١) رواه البخاري مع الفتح (٥٨٥/٢)، ومسلم مع شرح الترمذ (١٨٤/٨).

(٢) رواه مسلم مع شرح الترمذ (٥/٤٢).

(٣) رواه البيهقي في الأسماء والصفات (٢/١٥٠).

- والذهبي في السير (١٢١ - ١٢٠) وذكره الذهبي في «العلو» ص(١٠٢) من رواية

الحاكم، وانظر المختصر ص ١٣٧ - ١٣٨ ورواه في «تذكرة الحفاظ» (١/١٨١ - ١٨٢)

وحكم عليه بالصحة وذكره في كتابه «الأربعين» ص ٨١.

- وصححه شيخ الإسلام أيضاً في الحموية ص(٢٩٩) وانظر: درء تعارض العقل والنقل (٦/٢٦٢) وكذا ابن القيم في اجتماع الجيوش ص ٣١.

- وذكره الحافظ في الفتح (١٣/٤٠٦) وجود إسناده أهـ. من حاشية الحموية للتوجيـري.

فعلوا الله تعالى بذاته وصفاته من أبين الأشياء وأظهرها دليلاً وأحق الأشياء وأثبتتها واقعاً.

(تبنيه ثالث) أعلم أيها القارئ الكريم: أنه صدر مني كتابة لبعض الطلبة تتضمن ما قلته في بعض المجالس في معية الله تعالى لخلقه ذكرت فيها: أن عقيدتنا أن الله تعالى معية الله تعالى مخلقه ذاتية تليق به وتقتضي إحاطته بكل شيء علماً وقدرة وسمعاً وبصراً وسلطاناً وتدبراً وأنه سبحانه منه أن يكون مختلطًا بالخلق أو حالاً في أمكنتهم بل هو العلي بذاته وصفاته وعلوه من صفاته الذاتية التي لا ينفك عنها، وأنه مستو على عرشه كما يليق بجلاله وأن ذلك لا ينافي معيته لأنه تعالى: «لَيْسَ كُمُّلُهُ شَوْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ» [الشوري: ۱۱].

واردت بقولي (ذاتية) توكيد حقيقة معيته تبارك وتعالى.

وما أردت أنه مع خلقه سبحانه في الأرض<sup>(۱)</sup> كيف وقد قلت في نفس هذه الكتابة كما ترى إنه سبحانه منه أن يكون مختلطًا بالخلق أو حالاً في أمكنتهم وأنه العلي بذاته وصفاته وأن علوه من صفاته الذاتية التي لا ينفك عنها وقلت فيها أيضاً ما نصه بالحرف الواحد: (ونرى أن من زعم أن الله بذاته في كل مكان فهو كافر أو ضال إن اعتقاده وكاذب إن نسبة إلى غيره من سلف الأمة وأئمتها) اهـ.

ولا يمكن لعاقل عرف الله وقدره حق قدره أن يقول إن الله مع خلقه في الأرض.

(۱) وفي هذا رد صريح على ما قاله الشيخ علي بن عبد الله الحواس في كتابه النقول الصحيحه الواضحة الجلية عن السلف الصالح في معنى المعية الإلهية الحقيقة وهو رد على من قال: إن معية الله لخلقه معية ذاتية. المطبع سنة ۱۴۰۴هـ وكان ردًا على المؤلف وقد قال في ص ۶ إن هذا القول وصمة كبيرة وزلة خطيرة وفي ص ۷ إن هذا قول أهل البدع وكذا قال في ص ۱۵ ولا أدرى كيف اشتط به القلم من أن كلام المؤلف صريح في إنكار ذلك وهو ما قرره أيضًا في خاتمة كتاب التوجيحي (ابيات علو الله على خلقه) ص ۱۵۷.

وما زلت ولا أزال أنكر هذا القول في كل مجلس من مجالسي جرى فيه ذكره. وأسأل الله تعالى أن يثبتني وإخوانى المسلمين بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة. هذا وقد كتبت بعد ذلك مقالاً نشر في مجلة (الدعوة) التي تصدر في الرياض نشر يوم الاثنين الرابع من شهر محرم سنة ١٤٠٤هـ أربع وأربعينمائة وألف برقم (٩١١) قررت فيه ما قرره شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى من أن : معية الله تعالى لخلقه حق على حقيقتها وأن ذلك لا يقتضي الحلول والاختلاط بالخلق فضلاً عن أن يسلزمه. ورأيت من الواجب استبعاد كلمة (ذاتية)<sup>(١)</sup> وبينت أوجه الجمع بين علو الله تعالى وحقيقة المعية.

واعلم أن كل كلمة تستلزم كون الله تعالى في الأرض أو اختلاطه بمخلوقاته أو نفي علوه أو نفي استواه على عرشه أو غير ذلك مما لا يليق به تعالى ؛ فإنها كلمة باطلة يجب إنكارها على قائلها كائناً من كان وبأي لفظ كانت.

وكل كلام يوهم - ولو عند بعض الناس - ما لا يليق بالله تعالى فإن الواجب تجنبه لثلا يظن بالله تعالى ظنسوء، لكن ما أثبته الله تعالى لنفسه في كتابه أو على لسان رسوله ﷺ فالواجب إثباته وبيان بطلان وهم من توهم فيه ما لا يليق بالله عَزَّوجلَّ.



---

(١) انظر سبب ذلك في المقال المنشور آخر هذا الكتاب.

## المثال السابع والثامن<sup>(١)</sup>

قوله تعالى: «وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ» [ف: ١٦] وقوله: «وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ» [الواقعة: ٨٥] حيث فسر القرب فيما بقرب الملائكة<sup>(٢)</sup>.

(١) من الأمثلة التي استشكلها المؤولة واتهموا أهل السنة بالتأويل فزعموا أن أهل السنة الذين أثروا صفات الله على ظاهرها يتناقضون فيقولون أحياناً بعض النصوص.

(٢) اختلف المفسرون في هذه الآية:

- أ - أن المراد بذلك الملائكة وهذا اختيار الطبرى (٢٠٩/١٣) وابن كثير (٩١/٦).
- وانظر فتاوى محمد بن ابراهيم آل الشيخ مفتى المملكة حَفَظَهُ اللَّهُ (٢١١/١).
- ب - أن المراد به العلم أو القدرة.

وهذا اختيار ابن عطية (٥٣٩/١٣) وصديق حسن خان (٣٨٧/١٣) والبيضاوى مع الشهاب (٨/٥٧٤) والألوسي (١٣/٣٨٧)، وابن عاشور (٢٦/٣٠٠)، والشرييني (٤/٨٣) والشعالبي (٣/٢٢٢) والقرطبي (٩/١٧) وأبي حيان في البحر (٨/١٢٣) والنسفى (٣/٣٦٤) والماوردي (٥/٣٤٧)، والجمل (٧/٢٦٢).

ج - ومن ذكر القولين في المسألة:

ابن الجوزي في زاد المسير (٩/١٥٥)، محى الدين شيخ زادة على البيضاوى (٤/٤٦٦)، والخازن (٤/٢٢٣)، والبغوي (٤/٢٩١)، والشعالبي (٣/٢٨٩)، والشكوكاني (٥/٢٣٠). ملاحظة: لم يفسر أحد القرب في هذه الآية بالقرب الذاتي لأن ذلك مستحبيل في حق الله كما سيدرك المؤلف وأما ما ذكره الشيخ عبد اللطيف كما في الدرر السنبلة في الأجوية النجدية (٣/٣٠٦) إن هذا القرب لا ينافي علو الله فلم يقصد القرب الذاتي قطعاً بدليل قوله: إن القائل إن الله بذاته في كل مكان هو جهمي اهـ.

وقال شيخ الإسلام في الفتاوى (٥٠١/٥):

(أنفسنا منا وهو بذلك أقرب إلينا من حبل الوريد وكيف لا يكون كذلك وهو أعلم بما توسوس به أنفسنا منا فكيف بحبل الوريد؟) وكذلك قال أبو عمرو الطرمني قال: ومن سأله عن قوله: «وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ» فاعلم أن ذلك كله على معنى العلم به والقدرة عليه والدليل من ذلك صدر الآية فقال الله تعالى: «وَلَقَدْ خَلَقْنَا إِلَيْكُمْ وَتَعْلَمُ مَا تُؤْسِفُ يِهِ نَفْسَهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ» (١٦) لأن الله لما كان عالماً بموسنته، كان =

**والجواب:** أن تفسير القرب فيهما بقرب الملائكة ليس صرفاً للكلام عن ظاهره لمن تدبره.

أما الآية الأولى: فإن القرب مقيد فيها بما يدل على ذلك<sup>(١)</sup>: حيث قال: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَنَعَلَّمَ مَا نُوتَسِّمُ بِهِ فَقَسْطٌ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ إِذْ يَتَلَقَّ الْمُتَلَقِّيَنَ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الْشِّمَاءِ فَمَيْدٌ ﴾١٧﴾ [١٦ - ١٨] ففي قوله: ﴿إِذْ يَتَلَقَّ﴾ [١٧] دليل على أن المراد به قرب الملائكة المتلقين<sup>(٢)</sup>.

وأما الآية الثانية: فإن القرب فيها مقيد بحال الاحتضار والذى يحضر الميت عند موته هم الملائكة لقوله تعالى: ﴿حَقٌّ إِذَا جَاءَ أَحَدُكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَّهُ

= أقرب إليه من حبل الوريد، وحبل الوريد لا يعلم ما توسوس به النفس ويلزم الملحذ على اعتقاده أن يكون معبوده مخالطاً لدم الإنسان ولحمه، وأن لا يجرد الإنسان تسمية المخلوق حتى يقول: خالق ومخلوق، لأن معبوده بزعمه داخل حبل الوريد من الإنسان وخارجه فهو على قوله متدرج به غير مباين له.

قال: وقد أجمع المسلمون من أهل السنة على أن الله على عرشه يائن من جميع خلقه وتعالى الله عن قول أهل الزينة، وعما يقول الطالمون علواً كبيراً.

قال: وكذلك الجواب في قوله فيمن يحضره الموت ﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكُنَّ لَا يُبَيِّنُونَ ﴾١٩﴾ أي بالعلم به والقدرة عليه إذ لا يقدرون له على حيلة ولا يدفعون عنه الموت وقد قال تعالى: ﴿تَوَفَّهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُغَيِّرُونَ﴾ وقال تعالى: ﴿فَلَمْ يَتَوَفَّنَّ مَلَكُ الْمَوْتَى وَلَمْ يَكُنْ يَعْلَمُونَ﴾.

قلت: وهكذا ذكر غير واحد من المفسرين مثل الشعبي وأبي الفرج ابن الجوزي وغيرهما في قوله: ﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ﴾ وأما في قوله: ﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ﴾ فذكر أبو الفرج القولين: أنهم الملائكة وذكره عن أبي صالح عن ابن عباس، وأنه القرب بالعلم ومؤلاء كلهم مقصودهم أنه ليس المراد أن ذات الباري جل وعلا قريبة من وريد العبد ومن الميت ولما ظنوا أن المراد قريبة وحده دون قرب الملائكة فسروا ذلك بالعلم والقدرة كما في لفظ المعية ولا حاجة إلى هذا فإن المراد بقوله: ﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ﴾ أي بملائكتنا في الآيتين وهذا بخلاف لفظ المعية فإنه لم يقل ونحن معه بل جعل نفسه هو الذي مع العباد وأخير أنه ينتهي يوم القيمة بما عملوا وهو نفسه الذي خلق السموات والأرض وهو نفسه الذي استوى على العرش فلا يجعل لفظ مثل لفظ مع تفريع القرآن بينهما). اهـ.

(١) أي قرب الملائكة.

(٢) لأنه قيد القرب بالظرف أي نحن أقرب إليه وقت تلقي الملائكة.

**رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ**<sup>(١)</sup> [الأنعام: ٦١] ثم إن في قوله: **«وَلَكِنَ لَا تُبْصِرُونَ»** [الواقعة: ٨٥] دليلاً بيناً على أنهم الملائكة إذ يدل على أن هذا القريب في نفس المكان ولكن لا نبصره وهذا يعين أن يكون المراد قرب الملائكة لاستحالة ذلك في حق الله تعالى<sup>(٢)</sup>.

بقي أن يقال: فلماذا أضاف الله القرب إليه وهل جاء نحو هذا التعبير مراداً به الملائكة؟<sup>(٣)</sup>

**فالجواب:** أضاف الله تعالى قرب ملائكته إليه لأن قربهم بأمره وهم جنوده ورسله<sup>(٤)</sup>.

وقد جاء نحو هذا التعبير مراداً به الملائكة كقوله تعالى: **«فَإِذَا قَرَأَنَاهُ فَأَكْبَعُ** قُرْآنَهُ

**﴿١٨﴾**<sup>(٥)</sup> [القيامة: ١٨] فإن المراد به قراءة جبريل القرآن على رسول الله ﷺ مع أن الله تعالى أضاف القراءة إليه لكن لما كان جبريل يقرؤه على النبي ﷺ بأمر الله تعالى صحت إضافة القراءة إليه تعالى، وكذلك جاء في قوله تعالى: **«فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ يَازِيهِمُ الرَّزْعُ وَجَاءَهُنَّ الْبَشَرُّ يَجْدِلُنَا فِي قَوْرُلُوطِ**<sup>(٦)</sup> [هود: ٧٤]، وإبراهيم إنما كان يجادل الملائكة الذين هم رسل الله تعالى<sup>(٧)</sup>.

(١) أي الملائكة فهم الذين يحضرون الوفاة.

(٢) أي يستحيل أن يكون الله بذلك عند الميت.

(٣) هنا سؤالان يرددان على من فسر القرب في الآية بقرب الملائكة:  
أ - لماذا أضاف الله القرب إليه؟

ب - هل ورد مثل هذا التعبير في القرآن؟

(٤) وهو جار في اللغة العربية فإن الملك يأمر جنوده بالغزو فإذا تم الانتصار يقول: انتصروا وهزمنا العدو وهو لم يخرج من قصره، وكذلك يقول: نحن عمرنا المساجد والملك لم يباشر.

(٥) اختلف المفسرون في المراد من هذه الآية على ثلاثة أنواع:

أ - فإذا بیناه فاعمل بما فيه.

ب - إذا أزلناه فاستمع قرآنـه.

ت - أن المراد قراءة الملك والرسول عنا وعليه أكثر المفسرين.

انظر تفسير الماوردي (٦/١٥٦)، ابن عطية (٢١٦/١٥)، الشعابي (٤١٥/٣)، زاد الميز (٤٢٢/٨).

(٦) انظر تفسير السعدي (٢/٣٧٩)، واختلفوا في الذي جادل به الملائكة على ثلاثة أقوال ذكرها الماوردي في تفسيره (٤٨٦/٢).

المثال التاسع والعشر

قوله تعالى عن سفينة نوح: **﴿تَجْرِي إِلَيْنَا﴾** [القمر: ١٤] وقوله لموسى: **﴿وَلَقَضَيْتَ عَلَى عَيْقَنٍ﴾** [طه: ٣٩].

والجواب: أن المعنى في هاتين الآيتين على ظاهر الكلام وحقيقة له لكن ما ظاهر الكلام وحقيقة هنا؟<sup>(١)</sup>.

هل يقال: إن ظاهره وحقيقة أن السفينة تجري في عين الله أو أن موسى عليه الصلاة والسلام يربى فوق عين الله تعالى<sup>(٢)</sup>.

أو يقال: إن ظاهره أن السفينة تجري وعين الله ترعاها وتتكلؤها وكذلك تربية موسى تكون على عين الله تعالى يرعاها ويكلؤها بها<sup>(٣)</sup>.

ولا ريب أن القول الأول باطل من وجهين:

الأول: أنه لا يقتضيه الكلام بمقتضى الخطاب العربي<sup>(٤)</sup> والقرآن إنما نزل بلغة العرب.

(١) لقد سبق أن العبرة في فهم ظاهر النص هو السياق والقرائن فلا بد أن يتبع سبب التزول ثم القرآن والسياق.

(٢) هذا المعنى لا ينادر أبداً لأي قارئ لكتاب الله.

(٣) ذكر الماوردي في تفسيره (٤١٢/٥) أن للمفسرين أربعة أقوال في **﴿تَجْرِي إِلَيْنَا﴾** وهي:  
١ - برأي منا.  
٢ - بأمرنا، قاله الصحاح.

٣ - بأعين أوليائنا من الملائكة الموكلين بحفظها.

٤ - بأعين الماء التي أتبناها في قوله: **﴿وَجَبَّرْتُمُ الْأَرْضَ عَلَيْنَا﴾**، وقبل إنها تجري بين ماء الأرض والسماء، وقد كان غطاها عن أمر الله سبحانه.

وذكر هذه الأقوال أبو حيان في البحر المحيط (١٧٦/٨) والخازن (٢١٩/٤)، والسيوطى (١٣٣/١٧)، وصديق حسن خان (٢٩٣/١٣).

(٤) إلا كان حملهم على ذلك نوع من العجمة وبها عابوا الكلام الفصيح لعجزهم.

قال الله تعالى : «إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِمَلَكُونَ تَعْقِلُونَ ﴿١﴾» [يوسف: ٢] وقال تعالى : «نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ﴿٢﴾ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ النَّذِيرِينَ يُلِسَّانِ عَرَبِيًّا مُبِينًا ﴿٣﴾» [الشعراء: ١٩٣ - ١٩٥] ولا أحد يفهم من قول القائل : فلان يسير بعيوني ، أن المعنى أنه يسير داخل عينه ولا من قول القائل : فلان تخرج على عيني أن تخرجه كان وهو راكب على عينه<sup>(١)</sup> . ولو أدعى مدع أن هذا ظاهر اللفظ في هذا الخطاب لضحك منه السفهاء فضلاً عن العقلاء<sup>(٢)</sup> .

الثاني : أن هذا ممتنع غاية الامتناع ولا يمكن لمن عرف الله وقدره حق قدره أن يفهمه في حق الله تعالى لأن الله تعالى مستو على عرشه باين<sup>(٣)</sup>

(١) وإنما أراد أنتي كنت أحفظه وأرعاه إلى أن تخرج.

(٢) وإنما يفهم منه أن عينيه تصحبه بالنظر والرعاية لأن الباء هنا للمصاحبة وليس للظرفية وهذا هو بطلان كلامهم من الناحية اللغوية.

أما بطلانه من الناحية المعنوية : فإن من المعلوم أن نوحاً عليه الصلاة والسلام كان في الأرض ، وأنه صنع السفينة في الأرض ، وجرت على الماء في الأرض كما قال الله تعالى : «وَصَنَعَ الْفَلَكَ وَجَعَلَ مِنْ عَيْنِهِ مَلَأً مِنْ قَوْمٍ سَخْرُوا مِنْهُ» وَقَالَ : «فَدَعَا رَبَّهُ أَنْ مَقْتُلُوْ فَأَتَيْنَاهُ فَأَتَيْنَاهُ أَنْوَبَ السَّكَّةَ إِلَّا مَوْتُنَاهِرٍ ﴿١﴾ وَفَجَرَتِ الْأَرْضُ عَبُونَا فَالْتَّقَعَتِ الْمَاءُ عَلَى أَمْرِهِ قَدْ فَلَرَ ﴿٢﴾ وَحَلَّتِهُ عَلَى ذَاتِ الْرُّوحِ وَشَرَرَ ﴿٣﴾ تَجْرِي بِأَعْيُنِهِ جَرَاجَةً لَمَّا كَانَ كَفَرَ ﴿٤﴾» .

ولا يمكن لأحد أن يدعي أن ظاهر اللفظ أن السفينة تجري في عين الله تعالى لأن ذلك ممتنع غاية الامتناع في حق الله تعالى ولا يمكن لمن عرف الله وقدره حق قدره وعلم أنه مستو على عرشه باين من خلقه ليس حالاً في شيء من مخلوقاته ولا شيء من مخلوقاته حالاً فيه أن يفهم من هذا اللفظ هذا المعنى الفاسد.

وعلى هذا فمعنى الآية الذي هو ظاهر اللفظ أن السفينة تجري والله تعالى يكلوها بعينيه أهـ . من تقريب التدميرية للمؤلف.

(٣) لفظة (باين) وإن لم ترد في الكتاب والسنة ولم تكن معروفة في عهد الصحابة إلا أنه لما ابتدع الجهم وأتباعه القول بأن الله في كل مكان اقتضى ضرورة البيان أن يتلفظ الأئمة الأعلام بلفظ (باين) دون أن ينكره أحد منهم.

ومن نص على ذلك عبد الله بن أبي جعفر الرازي ، وعالم الري هشام ، واسحاق بن راهوية عالم خراسان ، وذكره عن ابن المبارك وغير هؤلاء من ذكرهم الذهبي في مختصر العلو ونقله الألباني في مقدمته ص ١٨ وانظر أيضاً التكيل بما في تأليب الكوثري من الأباطيل للمعلمي (٢٨٦/٢).

من خلقه لا يحل فيه شيء من مخلوقاته ولا هو حال في شيء من مخلوقاته ~~بشكل~~ عن ذلك علوًّا كبيرًا.

فإذا تبين بطلان هذا من الناحية اللغوية والمعنوية: تعين أن يكون ظاهر الكلام هو القول الثاني: أن السفينة تجري وعين الله ترعاها وتتكلؤها وكذلك تربية موسى تكون على عين الله يرعاها ويكلؤها بها. وهذا معنى قول بعض السلف: (بمرأى مني)<sup>(١)</sup> فإن الله تعالى إذا كان يكلؤه بعينه لزم من ذلك أن يراه ولازم المعنى الصحيح جزء منه كما هو معلوم من دلالة اللفظ حيث تكون بالمطابقة والتضمن والالتزام<sup>(٢)</sup>.

(١) وقد نص على ذلك الطبرى (٩٤/١٣)، والبغى (٤/٢٦٠)، الشاعلى (٢٦٥/٣)، وأبن كثير (٤١/٦) ونسب هذا المعنى إلى الجمهور الإمام ابن عطية في تفسيره (١٥١/١٤) وجرى على هذا القول أيضًا: ابن الجوزي (٩٣/٩)، الرازى (٣٦/٢٩)، والنستي (٤٠٤/٣)، السمين (٢٢٧/٦)، والبيضاوى مع محى الدين شيخ زاده (٤٢١/٤) والشهاب (٣١/٩)، والجمل (٣٤٥/٧)، والشوكانى (١٧٥/٥)، والشريفى (١٤٦/٤) والآلوسى (٨٣/٢٧).

(٢) وإنيات العين من كون أن الله يحفظه بعينه من دلالة التلازم وقد سبق معناه.  
ملاحظة:

أ - يثبت المعطلة لازم المعنى وينفون الصفة.

مثاله: ينفي الأشعرية صفة الرحمة ويشتبون لازمها وهو الإنعام وينفون صفة المحبة والغضب ويشتبون لازمها وهو الإحسان، والانتقام فإنيات المعطل لازم الصفة لا يكفي بل لابد أن يثبت الصفة.

فإذا كان من يقول (بمرأى مني) ينفي صفة العين كما نقلنا عن الذي جرى على هذا القول مع أن واقعهم لا يثبتون صفة العين من تفسيراتهم الأخرى فإن هذا من قبيل ينفي الرحمة وثبت الإحسان.

ب - نستفيد من ذلك أن الذي يفسر آية باللازم لا يعني أنه معطل للصفة فلا يقال لمن فسر الرحمة بالإحسان أنه معطل حتى نعلم هل هو يثبت صفة الرحمة أم لا وهكذا في بقية الصفات.

## المثال

١١

### المثال الحادي عشر

قوله تعالى<sup>(١)</sup> في الحديث القدسي: «وما يزال عبدي يتقرّب إلى بالنوافل حتى أحبه فإذا أحبته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها ولنـ سـ لـ أـ عـ بـ يـ نـهـ ولـ نـ لـ استـ عـ اـ دـ نـهـ». لأعـ بـ يـ نـهـ».

والجواب: أن هذا الحديث صحيح رواه البخاري في باب التواضع الثامن والثلاثين من كتاب الرفاق.

وقد أخذ السلف أهل السنة والجماعة بظاهر الحديث وأجروه على حقيقته. ولكن ما ظاهر هذا الحديث؟

هل يقال: إن ظاهره أن الله تعالى يكون سمع الولي وبصره ويده ورجله؟<sup>(٢)</sup>

أو يقال: إن ظاهره أن الله تعالى يسدد الولي في سمعه وبصره ويده

(١) لم يقل المؤلف قوله وإنما قال: قوله تعالى ثم ساق الحديث القدسي وهذا يدل على أن الحديث القدسي كلام الله لفظاً ومعنى كالقرآن وللهذا يقال فيه: قال الله تعالى فلو كان اللفظ من عند الرسول لا يقال: قال الله بل يقال قال الرسول . وهذا القول هو الذي ذهب إليه كثير من العلماء وذكروا الفروق بينه وبين القرآن ومنهم فصل في هذه المسألة القاسمي في قواعد التحديد ص ٦٤، وأبو شبهة في الوسيط ص ٢١٦.

والقول الثاني في تعريف الحديث القدسي هو أن اللفظ من عند النبي . ومعناه من عند الله وهذا التعريف جرى عليه بعض العلماء ومنهم المؤلف حفظه الله في كتابه مصطلح الحديث ص ٨.

لكن القول الأول هو الأول لأن الظاهر وإنما مشى كثيرون على التعريف الثاني لأنهم لا يثبتون الكلام لله إلا معنى وليس منهم المؤلف قطعاً.

(٢) لم يقل أحد أن الله يكون رجلاً للعبد ويداً للعبد وسمعاً للعبد.

ورجله بحيث يكون إدراكه وعمله لله وبالله وفي الله؟<sup>(١)</sup>.

ولا ريب أن القول الأول ليس ظاهر الكلام بل ولا يقتضيه الكلام  
لمن تدبر الحديث فإن في الحديث ما يمنعه من وجهين:

الأول: أن الله تعالى قال: «وما يزال عبدي يتقرب إلى بالنواقل حتى  
أحبه» وقال: «ولئن سألني لأعطيك ولئن استعاذني لأعيذنك» فأثبت عبداً  
ومعبوداً<sup>(٢)</sup> ومتقرباً ومتقرباً إليه<sup>(٣)</sup> ومحباً ومحبوباً وسائلًا ومسئولاً ومعطياً  
ومعطى ومستعيناً ومتسعزاً به ومعيناً ومعاداً. فسياق الحديث يدل على  
اثنين مُتباينين كل واحد منها غير الآخر وهذا يمنع أن يكون أحدهما وصفاً  
في الآخر أو جزءاً من أجزاءه.

الوجه الثاني: أن سمع الولي وبصره ويده ورجله كلها أوصاف أو  
أجزاء في مخلوق<sup>(٤)</sup> حادث بعد أن لم يكن، ولا يمكن لأي عاقل أن يفهم  
أن الخالق الأول الذي ليس قبله شيء يكون سمعاً وبصراً ويداً ورجالاً  
لمخلوق بل إن هذا المعنى تَشْمَيِّزٌ منه النفس أن تصوره ويحرسر اللسان أن  
ينطق به ولو على سبيل الفرض والتقدير. فكيف يسوغ أن يقال إنه ظاهر  
الحديث القدسي. وأنه قد صرف عن هذا الظاهر؟.

سبحانك اللهم وبحمدك لا نحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على  
نفسك! وإذا تبيّن بُطلان القول الأول وامتناعه: تعين القول الثاني وهو:  
أن الله تعالى يُسَدِّدُ هذا الولي في سماعه وبصره وعَمَلِه بحيث يكون إدراكه

(١) سيراتي شرح المراد من قوله: (لله بالله وفي الله) بعد ذلك.

(٢) أي قال عبدي: فيه عبد ومعبد.

(٣) لأنه قال: يتقرب أي أن هناك من يتقرب ومن يتقرب إليه وهكذا.

(٤) كلام المؤلف يتحمل أمرين:

أ - أن الأوصاف خاصة بالسمع والبصر، والأجزاء خاصة باليد والرجل وأن فيها نشراً  
ولفاما مرتبأ.

ب - تحمل أن اليد والرجل أجزاء أما السمع والبصر فيمكن أن تكون أوصافاً ويمكن  
أن تكون أجزاء باعتبار الأذن والعين والمعنى الأول أقرب.

بسمه وبصره وعمله بيده ورجله كله لله تعالى إخلاصاً<sup>(١)</sup> وبإله تعالى استعاناً<sup>(٢)</sup> وفي الله تعالى شرعاً واتباعاً<sup>(٣)</sup> فتيم له بذلك كمال الإخلاص والاستعانا والمتابعة وهذا غاية التوفيق. وهذا ما فسره به السلف، وهو تفسير مطابق لظاهر اللفظ موافق لحقيقة معين بسياقه، وليس فيه تأويل، ولا صرف للكلام عن ظاهره والله الحمد والمنة.




---

(١) هذا هو المراد من قوله فيما سبق (يكون لله) أي إخلاصاً.

(٢) أي المراد من قوله (بإله) أي يستعين بالله.

(٣) أي أن المراد من قوله (وفي الله) أي متابعة الشرع.

## المثال الثاني عشر

قوله عليه السلام فيما يرويه عن الله تعالى<sup>(١)</sup> أنه قال: «من تقرب مني شبراً تقربت منه ذراعاً ومن تقرب مني ذراعاً تقربت منه باعاً ومن أتاني بعش بيته هرولة».

وهذا الحديث صحيح رواه مسلم في كتاب الذكر والدعاء<sup>(٢)</sup> من حديث أبي ذر رضي الله عنه وروى نحوه من حديث أبي هريرة أيضاً وكذلك روى البخاري نحوه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه في كتاب التوحيد الباب الخامس عشر<sup>(٣)</sup>.

وهذا الحديث كغيره من النصوص الدالة على قيام الأفعال الاختيارية<sup>(٤)</sup> بالله تعالى وأنه سبحانه فعال لما يريد. كما ثبت ذلك في الكتاب والسنة مثل قوله تعالى: «وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادُكَ عَنِّي فَلَمَّا قَرِيبَ أَجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ»<sup>(٥)</sup> [البقرة: ١٨٦] وقوله: «وَجَاءَ رَبِّكَ وَالْمَلَكُ صَفَّاً صَفَّاً»<sup>(٦)</sup> [النور: ٢٢] وقوله: «مَلَّ يَنْظَرُونَ إِلَّا أَنْ تَأْتِيهِمُ الْمُتَّكِّهُ أَوْ يَأْتِيَهُمْ

(١) سبق أن عبر المؤلف عن الحديث القدسي بقوله: (قال الله تعالى في الحديث القدسي) وهذا عبر بتعبير آخر وكل ذلك صريح وطرق لرواية الحديث القدسي وإنما أراد المؤلف من هذا التتبع، تعليم الطالب.  
وانظر وسیط أبي شہبہ ص ۲۲۱.

(٢) انظر شروح مسلم:

للنووي (١٢/١٧) والسيوطى (٥٠/٦) والأبي والستوسى (٧/١٢٠).

(٣) انظر فتح الباري (٣٩٥/١٣)، وشرح كتاب التوحيد للغنجمان (١/٥٩٢).

(٤) سبق معنى ذلك.

(٥) الشاهد من الحديث إثبات صفة الإجابة لله وهي صفة فعلية. وكذلك فيها إثبات صفة القرب.

انظر الصفات في الكتاب والسنة للمسكاف ص ٤٠.

(٦) الشاهد إثبات صفة العجيء.

رَبِّكَ أَوْ يَأْتِكَ بَعْنَ مَا إِنْتَ تَرْكِيْكُ» (الأنعام: ١٥٨)<sup>(١)</sup> وقوله: «الرَّحْمَنُ عَلَى الْمَرْشِ أَسْتَوَى»<sup>(٢)</sup> [طه: ٥]<sup>(٣)</sup> وقوله ﷺ: «يَنْزَلُ رِبُّنَا إِلَى السَّمَاوَاتِ الدُّنْيَا حِينَ يَبْقَى ثُلُثُ الظَّلَلِ الْآخِرَ»<sup>(٤)</sup> وقوله ﷺ: «مَا تَصَدَّقَ أَحَدٌ بِصَدَقَةٍ مِّنْ طَيْبٍ وَلَا يَنْفَلُ اللَّهُ إِلَّا طَيْبٌ إِلَّا أَخْذَهَا الرَّحْمَنُ بِعِمَيْنِهِ»<sup>(٥)</sup> إلى غير ذلك من الآيات والأحاديث الدالة على قيام الأفعال الاختيارية به تعالى.

فقوله في هذا الحديث: «تَقْرِبَتْ مِنْهُ وَأَتَيْتَهُ هَرْوَلَةً»<sup>(٦)</sup> من هذا الباب.

(١) الشاهد إثبات الإثبات.

(٢) الشاهد إثبات الاستواء.

(٣) الشاهد إثبات النزول وقد سبق الحديث.

(٤) الشاهد إثبات صفة الأخذ.

والحديث رواه البخاري برقم ١٤١٠ وانظر الفتح (٣٢٦/٣) ومسلم بشرح النووي (٩٨/٧).

(٥) فَنَصَّفَ اللَّهُ بِالْقَرْبِ وَالْهَرْوَلَةِ وَلَا يَلْزَمُ مِنْ ذَلِكَ قَطْعُ الْمَسَافَةِ أَوْ شَيْءٍ مِّنْ لَوَازِمِ الْمَخْلُوقِ.

وقد ورد في الفتوى (رقم ٦٩٣٢) من فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

(٦) ما يلى:

س: هل الله صفة الهرولة؟

الحمد لله وحده والصلوة والسلام على رسوله وأله وصحبه.... وبعد.

ج - نعم صفة الهرولة على نحو ما جاء في الحديث القدسي الشريف على ما يليق به قال تعالى: «إِذَا تَقْرَبَ إِلَيَّ الْعَبْدُ شَبَرًا تَقْرِبَتْ إِلَيْهِ ذِرَاعًا وَإِذَا تَقْرَبَ إِلَيَّ ذِرَاعًا تَقْرِبَتْ إِلَيْهِ بَاعًا وَإِذَا أَتَانِي مَا شِئْتَ هَرْوَلَةً» رواه البخاري ومسلم.

بِاللَّهِ التَّوْفِيقُ وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ.

وقد وقع على هذه الفتوى كل من المشايخ: عبد العزيز بن باز، عبد الرزاق عفيفي، عبد الله بن غديان، عبد الله بن قعود.

وفي «الجواب المختار لهداية المختار» (ص ٢٤) للشيخ محمد العثيمين قوله: صفة الهرولة ثابتة لله تعالى كما في الحديث الصحيح الذي رواه البخاري ومسلم عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: «يقول الله تعالى: أنا عند ظن عبدي بي..... (فذكر الحديث وفيه: ) وإن أتاني بشيء أتيته هرولة» وهذه الهرولة صفة من صفات أفعاله التي يجب علينا الإيمان بها من غير تكيف ولا تمثيل لأنه أخبر بها عن نفسه وهو أعلم بنفسه، فوجب علينا قبولها بدون تكيف، لأن التكيف قول على الله بغير علم وهو حرام ويبدون تمثيل لأن الله يقول: «لَا يَسْأَلُ عَنْ شَيْءٍ وَهُوَ أَعْلَمُ الْبَصِيرُ».

والسلف أهل السنة والجماعة يجرون هذه النصوص على ظاهرها وحقيقة معناها اللائق بالله تعالى من غير تكيف ولا تمثيل. قال شيخ الإسلام ابن تيمية في شرح حديث النزول ص(٤٦٦) ج(٥) من مجموع الفتاوى: (وَأَمَّا دُّنْوَهُ نَفْسِهِ وَتَقْرِيْبُهُ مِنْ بَعْضِ عِبَادِهِ فَهَذَا يَثْبِتُ قِيامَ الْأَفْعَالِ الْأَخْتِيَارِيَّةِ بِنَفْسِهِ وَمَجِيئِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَنُزُولِهِ وَاسْتِوَاءِهِ عَلَى الْعَرْشِ وَهَذَا مذهب أئمة السلف وأئمة الإسلام المشهورين وأهل الحديث والنقل عنهم بذلك متواتر) اهـ.

فأي مانع يمنع من القول بأنه يقرب من عبده كيف يشاء مع علوه؟  
وأي مانع يمنع من إتيانه كيف يشاء بدون تكيف ولا تمثيل؟  
وهل هذا إلا من كماله أن يكون فعالاً لما يريد على الوجه الذي به  
يليق؟

وذهب بعض الناس<sup>(١)</sup> إلى أن قوله تعالى في هذا الحديث القدسي:

(١) ما ذكره المؤلف حفظه الله من أن المعنى الثاني للحديث هو كناية عن المجازاة بأفضل وأعظم مما يفعل العبد فهذا ما ذكره أكثر شراح الحديث مثل: القرطبي في المفهم (١٥/٧)، والعيتني على البخاري (١٠١/٢٥) والسيوطى في التوشیح (٩/٤٢٧٩)، والقطسطلاني على البخاري (٤٢٩/١٥)، والحافظ في الفتح (٥٢٢/١٣) وذكر الشيخ ابن عثيمين أن شيخ الإسلام يميل إلى هذا الرأي، وقد اعتبر بعض الناس على المؤلف هذا القول واعتبر أن القول الأول هو قول السلف مع أن المؤلف اعتبر أن القولين للسلف بقوله حفظه الله في شرحه للبخاري ص ٧٤ من المخطوط.

هذا الحديث: «وَإِنْ تَقْرَبْ إِلَيَّ بِشَرِّ تَقْرِبْ إِلَيَّ ذِرَاعًا وَإِنْ تَقْرَبْ إِلَيَّ ذِرَاعًا تَقْرِبْ إِلَيَّ وَإِنْ أَتَنِي يَمْشِي أَتَيْهُ هَرْوَلَةً» في هذه الجملة الثلاث بيان فضل الله تعالى وأنه يعطي أكثر مما فعل من أجله أي يعطي العامل أكثر مما عمل وهذه القاعدة في ثواب الله تعالى أنه يعطي أكثر مما فعل من أجله جاء في القرآن: «مَنْ جَاءَ بِالْحَسْكَةِ فَلَمْ يَعْثُرْ أَنْتَلِهِمَا» «مَنْ لَدُنَّ يُفْقِرُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَثِيرٌ حَمَّةٌ أَبْتَلَتْ سَبَعَ سَكَابِلَ» هذه الجملة الثلاث تدل على هذا المعنى العظيم وأن عطاء الله وثوابه أكثر من عمل العبد وكدحه يقول جل وعلا: «إِنْ تَقْرَبْ إِلَيَّ بِشَرِّ تَقْرِبْ إِلَيَّ ذِرَاعًا» الشبر مسافة ما بين طرف الخنصر إلى طرف الإبهام عند مد اليد والذراع مسافة ما بين طرف الأصبع الوسطي إلى عظم المرفق وهذا هو الذي كان يقدر به سابقاً الشبر والذراع والباع وما أشبه ذلك

= قوله: «وإن تقرب إلى شبراً تقربت إليه ذراعاً» اختلف العلماء في معنى هذه الجملة وما بعدها:

فقيل: إن هذا على حقيقته وأن الإنسان إذا تقرب إلى الله شبراً تقرب إليه ذراعاً وعلى هذا فيكون هذا القول في العبادات التي تحتاج إلى مشي كالسعى إلى المساجد والسعى إلى الحج وما أشبه ذلك ويخرج العبادات التي لا يكون فيها مشي ولكنها كالتي تحتاج إلى مشي أي أن الله يعطي العامل أكثر مما عمل.

وقيل: إن هذا على سبيل المثال وأن الإنسان إذا تقرب إلى الله بقلبه تقرب الله إليه على كيفية لا نعلمها نحن بأنفسنا، نعلم كيف تقرب إلى الله لكن تقرب الله إلينا لا نعلم فالمعنى أن الإنسان إذا تقرب إلى الله بقلبه فإن الله تعالى يتقرب إليه على كيفية لا نعلم وذلك أن الإنسان يشعر بتقربه إلى الله بالقلب أحياناً يكون قلبه ذاكراً لله هـ فيشعر أنه قريب من الله هـ وأحياناً يكون غافلاً فالمعنى إذا تقرب الإنسان إلى ربه بالقلب ومن المعلوم أن العبادات تكون سبباً لتقارب القلب إلى الله هـ كما قال النبي ﷺ «أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد» ولهذا وأنت ساجد بذنك قريب من الله وأن الله في السماء فيكون على هذا القول يكون هذا من باب ضرب المثل وليس على الحقيقة وهذا القول أحسن من الأول لأنه يشمل بدلاًلة المطابقة جميع العبادات والأول يختص بالعبادات ذات السعي والمشي وكذلك أيضاً قوله: «من تقرب إلى ذراعاً تقربت إليه باعاً» أما قوله: «وإن أتاني يمشي أتيته هرولة» فهذا أيضاً اختلف فيه العلماء هل هو على حقيقة أم لا؟ فقيل: إنه على حقيقة ونحن إذا مشينا نعرف كيف نمشي أما الله هـ فإننا لا نعرف كيفية مشيه ولا مانع من أن الله يمشي بقابل المتوجه إليه فيقابله إذا أتاهم يمشي بمقابل هرولة ويقال: إن الذي يأتي سألي على صفة ما ولا بد فإذا كان الله يأتي حقيقة فإنه لا بد أن يأتي على صفة ما هرولة أو غير هرولة فإذا قال عن نفسه أتيته هرولة قلنا ما الذي يمكن أن يكون إتيانه هرولة إذا كنا نؤمن بأنه يأتي حقيقة ونحن نؤمن بأنه يأتي حقيقة فإذا كان يأتي حقيقة لا بد أن يكون إتيانه على صفة من الصفات فإذا أخبرنا بأنه يأتي هرولة قلنا آمنا بالله، لكن كيف هذه الهرولة؟ لا يجوز أن نكيفها ولا يجوز أن نتصورها هي فوق ما يتصور وفوق ما يتكلم به ولكن هذا القول يخص هذا الحكم بالعبادات التي يأتي إليها الإنسان مشياً وتبقى العبادات الأخرى التي يفعلها الإنسان وهو قائم في مكانه تبقى غير مذكورة في هذا الحديث لكنها بمعناها.

يقول هذا من باب التمثيل أي من أسرع إلى رضاي وإلى عبادتي أسرعت إلى ثوابه سرعة أكثر من سرعة عمله وهذا القول يشمل جميع العبادات لأن الإنسان يسرع إلى العبادة إسراها بالبدن وأحياناً يسرع بالقلب فقط وهو ثابت في مكانه فالهمم أن لعلماء السلف في هذه المسألة قولين هل تقييها على ظاهرها وإن كان سيخرج عنها بعض=

«أتيه هرولة» يراد به: سرعة قبول الله تعالى وإقباله على عبده المُتَقْرِب إليه المتوجه بقلبه وجوارحه، وأنّ مجازاة الله للعامل له أكمل من عمل العامل. وعلل ما ذهب إليه بأن الله تعالى قال: «وَمَنْ أَتَانِي يَمْشِي». ومن المعلوم: أن المتقرب إلى الله يهلك الطالب للوصول إليه لا يتقرب ويطلب الوصول إلى الله تعالى بالمشي فقط. بل تارة يكون بالمشي كالسير إلى المساجد ومشاعر الحج والجهاد في سبيل الله ونحوها.

وتارة بالركوع والسجود ونحوهما. وقد ثبت عن النبي ﷺ: «أن أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد»<sup>(١)</sup> بل قد يكون التقرب إلى الله تعالى وطلب الوصول إليه والعبد مضطجع على جنبه كما قال الله تعالى: «الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ» [آل عمران: ١٩١] وقال النبي ﷺ لعمران بن حصين: «صَلُّ قَائِمًا فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَعَلَى جَنْبٍ»<sup>(٢)</sup>.

قال: فإذا كان كذلك صار المراد بالحديث بيان مجازاة الله تعالى العبد على عمله وأنّ من صَدَقَ في الإقبال على ربّه وإن كان بطيناً جازاه الله

العبادات إلا أنها ثبتت بالقياس أو نقول إن هذا كناية عن أن فضل الله هو أكثر من عمل العامل وكأن شيخ الإسلام رحمه الله يميل إلى هذا الرأي الأخير أنه من باب ضرب المثال ونؤيد هذا بأنه ليس جميع العبادات تحتاج إلى سعي ومشي وإبقاء الحديث على عمومه المعنوي في جميع العبادات أولى من كوننا نخصه في بعض العبادات التي لا تكون عشر العبادات الأخرى أي العبادات التي تحتاج إلى مشي قليل فكوتنا نحمل الحديث على عموم العبادات ونجعل هذا من باب ضرب المثل وما زال الناس يضربون المثل في هذا يقول: أنا إذا رأيتك تقبل على فسوف أعطيك بالخطوة خطوتين أو إذا أقبلت مشياً أقبل إليك مسرعاً أو إذا مثبتت إلى بالأقدام أمشي إليك بالجفون وهذا أسلوب عربي معروف وما زال إلى يومنا هذا، وبهذا يزول إشكال الحديث إن حملناه على الحقيقة لم يفتنا على هذا الحمل إلا شيء واحد وهو العبادات التي لا تحتاج إلى مشي ولا إلى مسافة وإن حملناه على ضرب المثل عم جميع العبادات وهذا المثل معروف من أساليب اللغة العربية أهـ.

(١) رواه مسلم كما في شرح النووي (٤/٢٠٠).

(٢) انظر فتح الباري (٢/٦٨٤).

تعالى بأكمل من عمله وأفضل وصار هذا هو ظاهر اللفظ بالقرينة الشرعية المفهومة من سياقه.

وإذا كان هذا ظاهر اللفظ بالقرينة الشرعية<sup>(١)</sup>: لم يكن تفسيره به خروجاً به عن ظاهره ولا تأويلاً كتأويل أهل التعطيل فلا يكون حجة لهم على أهل السنة والله الحمد.

وما ذهب إليه هذا القائل له حُظٌ من النّظر لكن القول الأول أظهر وأسلم وألِيق<sup>(٢)</sup> بمذهب السَّلف.

ويجاب عما جعله قرينة من كون التَّقْرِب إلى الله تعالى وطلب الوصول إليه لا يختصُّ بالمشي، بأنَّ الحديث خرج مخرج المثال لا الحصر فيكون المعنى من أتاني يمشي<sup>(٣)</sup> في عبادة تفتقر إلى المشي لتوقفها عليه بكونه وسيلة لها كالمشي إلى المساجد للصلوة أو من ماهيتها كالطَّواف والسعى والله تعالى أعلم.

(١) القرينة الشرعية هي التي فهمت من السياق وقد وضع المؤلف ذلك في شرحه على صحيح البخاري كما سبق.

(٢) في كلام المؤلف ما يدل على أن القول الثاني سليم لكن عدم التأويل أسلم، وأنه ظاهر ولا ثقناً لكن تركه أولى وأسلم وألِيق لأنَّ الفضيل يفيد المشاركة وزيادة وعلى كل حال ذكرنا السبب في هذا التأويل وهو القرينة وليس ذلك كتأويل المغطلة كما نسب بعض الناس ذلك للمؤلف بل نقول إن القول الثاني كتفسير المؤلف للأمثلة التي سبقت قبل هذا.

(٣) المشي قد يكون:

أ - وسيلة إلى العبادة كالمشي للصلوة.

ب - قد يكون المشي من ماهية العبادة مثل الطراف والسعى.

والخلاصة: إن الحديث خرج مخرج المثال من باب ضرب المثل وإنما فلو تقرب العبد إلى الله واقفاً أو مضطجعاً كان كالمشي.

المثال الثالث عشر<sup>(١)</sup>

قوله تعالى: «أَوْلَئِكُمْ يَرَوْا أَنَا خَلَقْتُنَا لَهُمْ مِمَّا عَيْلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَمْتُمْ» [يس: ٧١].

والجواب: أن يقال ما هو ظاهر هذه الآية وحقيقةتها حتى يُقال إنها صرفت عنـه؟ هل يقال: إن ظاهرها أن الله تعالى خلق الأنعام بيده كما خلق آدم بيده؟<sup>(٢)</sup>.

أو يقال: إن ظاهرها أن الله تعالى خلق الأنعام كما خلق غيرها لم يخلقها بيده لكن إضافة العمل إلى اليد والمراد صاحبها معروف في اللغة العربية التي نزل بها القرآن أما القول الأول فليس هو ظاهر اللفظ لوجهين:

أحدهما: أن اللفظ لا يقتضيه بمقتضى اللسان العربي الذي نزل القرآن به. ألا ترى قوله تعالى: «وَمَا أَصْبَحْتُمْ مِنْ مُصْبِّكُمْ فِيمَا كَسَبْتُ أَيْدِيكُمْ» [الشوري: ٣٣] وقوله: «ظَاهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِذُرِيقَتِهِمْ بَعْضَ الَّذِي عَيْلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ» [الروم: ٤١] وقوله: «ذَلِكَ بِمَا فَدَمْتَ أَيْدِيكُمْ» [آل عمران: ١٨٢].

فإن المراد ما كسبه الإنسان نفسه وما قدمه وإن عمله بغیر يده<sup>(٣)</sup> بخلاف ما إذا قال: عملته بيدي<sup>(٤)</sup>.

(١) من الأمثلة التي زعم المغuttleة أن السلف يؤزولون نصوص الصفات.

(٢) هذا السؤال يوجه لمن يثبت اليد أما الذي يبني اليد فإنه يناقش أولاً في إثبات اليد فإن أبي وقال أنا لا أثبت اليد لكن الزمك بالتأويل لأنك في هذه الآية صرفتها عن ظاهرها فهنا نجيه بما ذكره المؤلف.

(٣) من جميع الجوارح فارجلهم وأذانهم وفروجمهم وإنما خرج هذا مخرج الأمثال وإن العمل أكثر ما يكون باليد لأنها هي التي يكتب ويضرب بها الإنسان ويقتل بها.

(٤) فلو قال النجار: عملت هذا الكرسي بيدي لكان المعنى أنه باشر العمل بيده.

كما في قوله تعالى: **﴿فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ يَكُبُرُونَ الْكِتَابَ إِنَّهُمْ لَمْ يَعْلَمُوا هَذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ﴾** [البقرة: ٢٩] فإنه يدل على مباشرة الشيء باليد<sup>(١)</sup>.

الثاني: أنه لو كان المراد أن الله تعالى خلق هذه الأنعام بيده لكان لفظ الآية **«خَلَقَنَا لَهُمْ بِأَيْدِيهِنَا أَنْعَامًا»**<sup>(٢)</sup>، كما قال الله تعالى في آدم: **«مَا مَنَّاكُ أَنْ تَسْجُدُ لِمَا حَلَقْتُ بِيَدِي»**<sup>(٣)</sup> [ص: ٧٥] لأن القرآن نزل بالبيان لا بالتعمية لقوله تعالى: **«وَزَرَنَا عَلَيْكُمْ الْكِتَابَ تَبَيَّنَتْ لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدَىٰ وَرَحْمَةٌ وَيُشَرِّعُ لِلْمُسْلِمِينَ»** [آل عمران: ٨٩].

وإذا ظهر بطلان القول الأول تعين أن يكون الصواب هو القول الثاني وهو: أن ظاهر اللفظ أن الله تعالى خلق الأنعام كما خلق غيرها<sup>(٤)</sup> ولم يخلقها بيده، لكن إضافة العمل إلى اليد كإضافته إلى النفس بمقتضى اللغة العربية بخلاف ما إذا أضيف إلى النفس وعدي بالباء إلى اليد فتنبه للفرق فإن التنبه للفارق بين المتشابهات<sup>(٥)</sup> من أجود أنواع العلم<sup>(٦)</sup> وبه يزول كثير من الإشكالات<sup>(٧)</sup>.

(١) فمدار الأمر على حرف الباء فإن عدى الفعل بالباء دل على مباشرة اليد وإن لم يعد بالباء لم يدل على المباشرة.

انظر شرح التدمرية لفالح آل مهدي ص ١٧٤.

(٢) أي يضيف الفعل (خلق) لنفسه ثم يتبعه الفعل بالباء.

(٣) ولم يعترض إيليس على الرب ﷺ ولو كان المراد بذلك القدرة لقال إيليس: وأنا خلقتني بقدرتك.

(٤) أي بقدرته.

(٥) هذا من التشابه النسبي الذي يكون مشتبهاً على بعض الناس دون بعض أما التشابه الحقيقي فلا يعلمه إلا الله ككيفية صفاتة.

انظر تقرير التدمرية للمؤلف ص ٩٤.

(٦) وهو ليس خاصاً بالمقاييس بل في الفقه أيضاً علم الفروق بين المتشابه من المسائل وقد صفت في كل مذهب وأشهره فروق القرافي.

(٧) قال شيخ الإسلام في التدمرية ص ٧٣.

وما يشبه هذا [القول] أن يجعل اللفظ نظيراً لما ليس مثله كما قيل في قوله: **«مَا مَنَّاكُ أَنْ تَسْجُدُ لِمَا حَلَقْتُ بِيَدِي»** فقيل: هو مثل قوله: **«أَوْلَئِكَ يَرُؤُونَ أَنَا حَلَقْتُ لَهُمْ مِّنْ أَنْفُسِهِمْ أَنْعَمْتُمْ أَنْفُسَهُمْ**

فهذا ليس مثل هذا لأنه هنا أضاف الفعل إلى الأيدي فصار شيئاً بقوله: **«فَيَمَا كَبَّتْ أَيْدِيكُمْ»** وهناك أضاف الفعل إليه فقال: **«لِمَا حَلَقْتُ»** ثم قال: **«بِيَدِي»** اهـ.

المثال الرابع عشر<sup>(١)</sup>

قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ﴾ [الفتح: ١٠].

الجواب: أن يقال: هذه الآية تضمنت جملتين:

الجملة الأولى: قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ﴾ وقد أخذ السلف أهل السنة بظاهرها وحقيقةها، وهي صريحة في أن الصحابة رض كانوا يبايعون النبي صل نفسه. كما في قوله تعالى: ﴿لَتَدْرِكَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا يُبَايِعُوكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ﴾ [الفتح: ١٨].

ولا يمكن لأحد أن يفهم من قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ﴾ [الفتح: ١٠] أنهم يبايعون الله نفسه<sup>(٣)</sup> ولا أن يدعى أن ذلك ظاهر اللفظ لمنافاته<sup>(٤)</sup> لأول الآية والواقع<sup>(٥)</sup> واستحالته في حق الله تعالى<sup>(٦)</sup>.

وإنما جعل الله تعالى مبايعة؛ الرسول صل مبايعة له لأنه رسوله وقد بايع الصحابة على الجهاد في سبيل الله تعالى ومبرأة الرسول على الجهاد في سبيل من أرسله مبايعة لمن أرسله لأنه رسوله المبلغ عنه. كما أن طاعة الرسول طاعة لمن أرسله لقوله تعالى: ﴿فَمَن يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أطَاعَ اللَّهَ﴾ [النساء: ٨٠].

(١) من الأمثلة التي ادعى المعطلة أن السلف قد أولتها.

(٢) يعني بيعة الرضوان بالحدبية.

(٣) أي أن الله يريد لهم فيبايعونه مباشرة بدون واسطة الرسول صل فإنه لا يمكن أن يفهم أحد هذا الفهم.

(٤) أي هذا الذي ادعوا انه الظاهر.

(٥) لأن الواقع أن المبايعة وقعت لرسول الله صل.

(٦) لأن هذا ينافي علو الله وهو وصف ذاتي لله وهو سبحانه لا يحل في شيء من مخلوقاته ولا يحل في الأرض فهذا عقيدة الحلولية وأما أهل السنة فيقولون إن الله باين من خلقه.

وفي إضافة مباعتهم الرسول ﷺ إلى الله تعالى من تشريف النبي ﷺ وتأييده وتوكيده هذه المبايعة وعظمتها ورفع شأن المباعين ما هو ظاهر لا يخفى على أحد.

**الجملة الثانية:** قوله تعالى: «يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ» [الفتح: ١٠] وهذه أيضاً على ظاهرها وحقيقة، فإن يد الله تعالى فوق أيدي المباعين لأن يده من صفاته وهو سبحانه فوقهم على عرشه فكانت يده فوق أيديهم<sup>(١)</sup> وهذا ظاهر اللفظ وحقيقة وهو لتأكيد كون مبايعة النبي ﷺ مبايعة الله ﷺ ولا يلزم منها أن تكون يد الله جل وعلا مباشرة لأيديهم إلا ترى أنه يقال: السماء فوقنا مع أنها مبادنة لنا بعيدة عننا فيد الله ﷺ فوق أيدي المباعين لرسوله ﷺ مع مبaitته تعالى لخلقه وعلوه عليهم.

ولا يمكن لأحد أن يفهم أن المراد بقوله: «يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ» [الفتح: ١٠] يد النبي ﷺ<sup>(٢)</sup> ولا أن يدعى أن ذلك ظاهر اللفظ لأن الله تعالى أضاف اليد إلى نفسه ووصفها بأنها فوق أيديهم ويد النبي ﷺ عند مبايعة الصحابة لم تكن فوق أيديهم بل كان يسطعها إليهم فيمسك بأيديهم كالمسافح لهم فيه مع أيديهم لا فوق أيديهم.

#### (١) للمفسرين خمسة أقوال في الآية:

أحدها: يد الله في الوفاء فوق أيديهم.

والثاني: يد الله في الشواب فوق أيديهم.

والثالث: يد الله عليهم في الملة بالهدایة فوق أيديهم بالطاعة ذكر هذه الأقوال الزجاج.

والرابع: قوة الله ونصرته فوق قوتهم ونصرتهم ذكره ابن جرير وابن كيسان لكن إذا كان هذا المعنى مع إثبات اليد فإنه يكون من باب مرأى منا في الآية التي سبقت.

الخامس: ما اختاره المؤلف وهو الذي عليه السلف.

انظر الأقوال في تفسير:

ابن الجوزي (٤٢٧/٧)، الطبرى (١٣/٧٦)، ابن كثير (٥/٣٤٢) والألوسي (٢٦/٩٦)

والشهاب (٩/٥٢١) وابن عطية (١٣/٤٤١) والشريبي (٤/٤٢)، صديق حسن خان

(١٣/١٣)، الشعابى (٣/١٩٩)، والبغوي (٤/١٩٠)، والجمل (٧/٢١٢)، وأبي حيان

(٨/١٥٦) ومحي الدين شيخ زاده (٤/٣٥٧)، والشوکانی (٥/٦٨).

(٢) انظر تفسير البحر المحيط لأبي حيان (٩٢/٩)، والنفسي (٣٣٥/٣).

المثال الخامس عشر<sup>(١)</sup>

قوله تعالى في الحديث القدسي: «يا ابن آدم مرضت فلم تدعني»  
الحديث.

وهذا الحديث رواه مسلم في باب فضل عيادة المريض من كتاب البر والصلة والأداب رقم (٤٣) ص (١٩٩٠) ترتيب محمد فؤاد عبد الباقي رواه مسلم<sup>(٢)</sup> عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله تعالى يقول يوم القيمة: يا ابن آدم مرضت فلم تدعني قال: يا رب كيف أعودك وأنت رب العالمين قال: أما علمت أن عبدي فلاناً مرض فلم تده أما علمت أنك لو عدته لوجدتني عنده يا ابن آدم استطعْمتك فلم تطعمْني قال: يا رب وكيف أطعمْك وأنت رب العالمين قال: أما علمت أنه استطعْمك عبدي فلان فلم تطعمْه أما علمت أنك لو أطعمْته لوجدت ذلك عندي يا ابن آدم استسقْيتك فلم تسقني قال: يا رب كيف أسقِيك وأنت رب العالمين قال: استسقاك عبدي فلان فلم تسقه أما إنك لو سقيْته وجدت ذلك عندي».

والجواب: أنَّ السَّلْفَ أَخْذُوا بِهَذَا الْحَدِيثَ لَمْ يَصْرُفُوهُ عَنْ ظَاهِرِهِ بِتَحْرِيفٍ يَتَحَبَّطُونَ فِيهِ بِأَهْوَانِهِمْ وَإِنَّمَا فَسَرَوْهُ بِمَا فَسَرَّهُ بِهِ الْمُتَكَلِّمُ بِهِ<sup>(٣)</sup> فَقُولُهُ

(١) حيث زعموا أنَّ ظاهر الحديث أنَّ الله يجوع ويعطش ويمرض وأنَّ السلف أولوا الحديث.

(٢) انظر شرح الحديث في:

النوري (١٢٥/١٦)، والقرطبي (٥٥١/٦)، وشرح الأبي والسنوي (٢٤/٧).

(٣) أشبه اللفظ العام إذا قرن به استثناء أو غاية أو صفة كقوله تعالى: «فَلَيَتَ فِيهِمْ أَفَّـ سَنَةٌ إِلَّا حَتَّىٰ يَعْلَمُوا» ونحو ذلك فإنَّ الناس متتفقون على أنه جبنٌ ليس ظاهره الفأ كاملة.

انظر موقف المتكلمين للغرضن (٨٢١/٢).

تعالى : «أَرْضَتِ... وَاسْتَطَعْتِكِ... وَاسْتَسْقَيْتِكِ» بَيْنَهُ اللَّهُ تَعَالَى يَنْفَسِهِ  
 حيث قال : «أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ عَبْدِي فُلَانًا مَرْضٌ وَأَنَّهُ اسْتَطَعْتُكَ عَبْدِي فُلَانًا  
 وَاسْتَسْقَاكَ عَبْدِي فُلَانًا» وهو صريح في أنَّ المراد به مرض عبد من عباد الله  
 واستطعام عبد من عباد الله واستسقاء عبد من عباد الله<sup>(١)</sup>. والذى فسره  
 بذلك هو الله المتكلم به وهو أَعْلَمُ بمراده . فإذا فَسَرْنَا المرض المضاف  
 إلى الله والاستطاع المضاف إليه والاستسقاء المضاف إليه بمرض العبد  
 واستطاعه واستسقايه ؛ لم يكن في ذلك صرف للكلام عن ظاهره لأن ذلك  
 تفسير المتكلم به فهو كما لو تكلَّمَ بهذا المعنى ابتداء وإنما أضاف الله ذلك  
 إلى نفسه أولاً للترغيب والتحث . كقوله تعالى : «مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ»  
 [البقرة: ٢٤٥].

وهذا الحديث من أكبر الحجج الدامنة لأهل التأويل الذين يحرفون  
 نصوص الصُّفات عن ظاهرها بلا دليل من كتاب الله تعالى ولا من سُنَّة  
 رسوله ﷺ وإنما يحرفونها بشبه باطلة هم فيها متناقضون مضطربون . إذ لو  
 كان المراد خلاف ظاهرها كما يقولون لبيته الله تعالى ورسوله ولو كان  
 ظاهرها ممتنعاً على الله - كما زعموا لبيته الله ورسوله كما في هذا الحديث .  
 ولو كان ظاهرها اللائق بالله ممتنعاً على الله لكان في الكتاب والسنة من  
 وصف الله تعالى بما يمتنع عليه ما لا يحصى إلَّا بكلفة وهذا من أكبر  
 المُحال .

ولنكتف بهذا القدر من الأمثلة لتكون نِيَرَاساً لغيرها<sup>(٢)</sup> وإلَّا فالقاعدة

(١) قال شيخ الإسلام في التدميرية ص: ٧٣.

وهذا صريح في (أنَّ اللَّهَ سُبَّانَهُ وَتَعَالَى لَمْ يَمْرُضْ وَلَمْ يَجْعَلْ  
 عَبْدَهُ فَجَعَلَ جَوْعَهُ جَوْعَهُ وَمَرْضُهُ مَرْضُهُ مُفْسِرًا ذَلِكَ بِأَنَّكَ (لَوْ أَطْعَمْتَهُ لَوْجَدْتَ ذَلِكَ  
 عَنْدِي) ، وَلَوْ عَدْتَهُ لَوْجَدْتَنِي عَنْهُ) فَلَمْ يَقِنْ فِي الْحَدِيثِ لِفَظِ يَحْتَاجُ إِلَى تَأْوِيلٍ .

(٢) وتزيد مثالين على ما ذكر المؤلف كما ورد في كتاب موقف المتكلمين لسليمان الغضن  
 (٨٢١/٢).

١ - قوله تعالى : «وَلَئِنْ كُثُرْتُمْ وَلَلْغَرْبَةُ فَأَيْنَنَا ثُوَّلَا فَتَّمْ وَبَنَةُ الْوَهْبِ» [البقرة: ١١٥].

عند أهل السنة والجماعة معروفة وهي (إجراء آيات الصفات وأحاديثها على ظاهرها من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكليف ولا تمثيل).

وقد تقدم الكلام على هذا مستوفى في قواعد نصوص الصفات  
والحمد لله رب العالمين.

---

= فقد ورد عن مجاهد أنه قال في تفسير هذه الآية: (قبلة الله فainما كنت في شرق أو غرب فلا توجهن إلا إلها).

وقد احتاج النفاوة بهذا على أن التأويل وارد عن السلف وذكروا ذلك في مناظرهم لشيخ الإسلام ابن تيمية.

ورد عليهم شيخ الإسلام بأن هذا قد صع عن مجاهد والشافعي وهو حق لكن الآية ليست من آيات الصفات حتى يجعل النافية تفسيرها بغير الصفة حجة لهم في موارد النزاع وبين أن من عدها في آيات الصفات فقد غلط، وإن كان فيها ذكر الوجه فالملتصق به في الآية القبلة فإن الوجه في لغة العرب هو الجهة يقال: أي وجه تريده؟ أي: أي جهة؟ ويقال: قصدت هذا الوجه. وساقرت إلى هذا الوجه أي: إلى هذه الجهة كما قال تعالى: **﴿وَلِكُلِّ وِجْهٍ هُوَ مُؤْمِنٌ﴾** [البقرة: ١٤٨] وسياق الكلام في الآية يدل على المراد فإنه قال: **﴿وَلِلّٰهِ الشّرِقُ وَالْغَربُ﴾** والمشرق والمغرب جهات ثم قال: **﴿فَإِنَّمَا تُؤْلِمُ قَوْمًا وَجْهَ اللّٰهِ﴾** وـ**«لِيْنَ»** من الظروف، وـ**«تَوْلِيْا»** أي: تستقبلوا.

فالمعنى: أي موضع استقبلتموه فهناك وجه الله فقد جعل وجه الله في المكان الذي يستقبله وأخبر أن الجهات له فدل على أن الإضافة إضافة تخصيص وتشريف كأنه قال: جهة الله قبلة الله.

والغرض أنه إذا قيل: (فثم قبلة الله) لم يكن هذا من التأويل المتنازع فيه الذي ينكره منكروا تأويل آيات الصفات ولا هو مما يستدل به على المثبتة فإن هذا المعنى صحيح في نفسه والآية دالة عليه.

٢ - قوله تعالى: **﴿وَيَكْشُفُ عَنِ سَاقٍ﴾** [القلم: ٤٢].

فقد ورد عن ابن عباس أنه قال في هذه الآية: (هو الأمر الشديد المفضع من الهول يوم القيمة) وعن عكرمة نحو هذا التفسير وقد احتاج بهذا نفاوة الصفات من أهل التأويل وجعلوه من أدلةهم لتسويغ التأويل لأي الصفات. والجواب عن ذلك أن يقال: إن هذه الآية ليست صريحة في إثبات الساق صفة لله ﷺ ولذلك فسرها من السلف بالكشف عن أمر شديد كما يقال: كشفت الحرب عن ساق، فليس هذا التفسير من باب التأويل للصفات ولذلك نجد السلف رحمة الله يثبتون صفة الساق كما ورد في التصريح بها في حديث أبي سعيد في الصحيحين وفيه: **«فَيَكْشُفُ عَنِ سَاقٍ»** يعني الرب ﷺ وهذا

يدل على أنهم لم يقصدوا تأويلي الصفة وإنما فسروا الآية بما ظهر من معناها يقول  
شيخ الإسلام ابن تيمية:

(ولا ريب أن ظاهر القرآن لا يدل على أن هذه من الصفات فإنه قال: «يَوْمَ يَكُثُرُ عَنِ  
سَاقِهِ» نكرا في الإثبات لم يضفها إلى الله ولم يقل عن ساقه، فمع عدم التعريف  
بالإضافة لا يظهر أنه من الصفات إلا بدليل آخر ومثل هذا ليس بتأويل، وإنما التأويل  
صرف الآية عن مدلولها ومفهومها ومعناها المعروف).

وبهذا يتبيّن لنا أنه لا حجة لنفاة الصفات من أهل التأويل فيما زعموه من أن السلف  
تأولوا بعض نصوص الصفات.

وقد ظهر مما سبق أن تفسيرات السلف لهذه النصوص موافقة لظواهرها الظاهرة بالله  
تعالى وأن تفسيراتهم هذه قد دلت عليها القرآن الصحيحه المتصلة بالنص أو المنفصلة  
عنه.

وقد عرفنا فيما مضى أن كلام الله تعالى وكلام رسوله ﷺ إذا كان مجملًا وظاهرًا وقد  
فسر معناه وبينه كلام آخر متصل به أو منفصل عنه فتفسيره بهذا الكلام الآخر ليس فيه  
خروج عن كلام الله ورسوله ولا عيب في ذلك ولا نقص.

وليس هو من التأويل المذموم الذي هو مدار النزاع بين أهل السنة ومخالفتهم من  
أهل التأويل فإن أهل التأويل المذموم يجعلون ظواهر كثير من الألفاظ الشرعية دالة  
على ما ليست بمدلولة له من الكفر والإلحاد ثم يريدون صرفها عنه فوقعوا في  
محذورين:

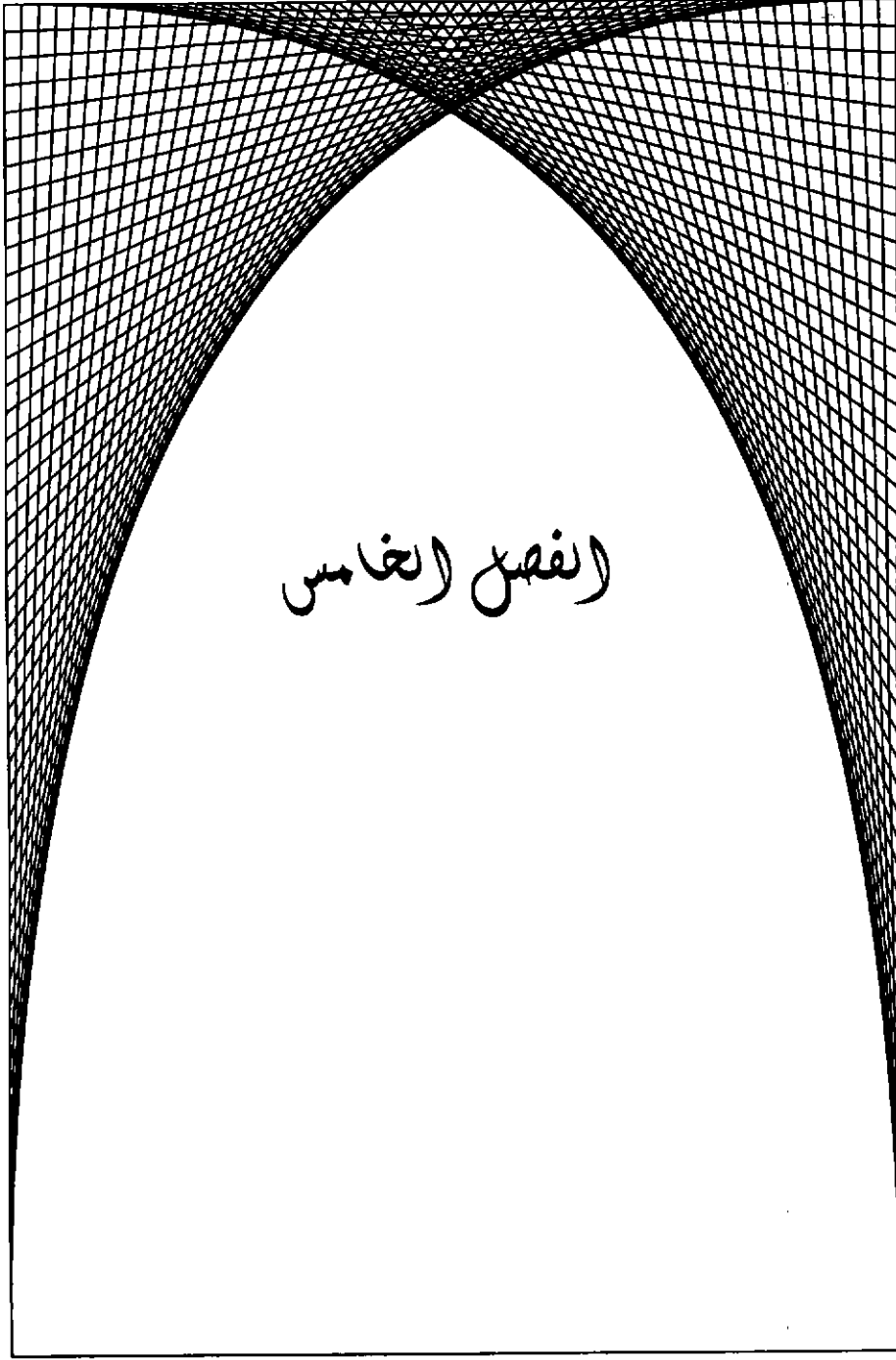
أحدهما: ظنهم الباطل في ظواهر النصوص الشرعية.

والثاني: تحريفهم لمعنى النصوص الحقيقة.

والمقصود أن التأويل ليس كله باطلًا بل منه ما هو باطل ومنه ما هو حق وهو ما  
توافرت فيه شروط التأويل الصحيح سواء سمى تأويلاً أو تفسيراً أو غير ذلك وأمن  
أمثاله:

قوله تعالى: «أَلَّا يَأْتُوا وَرَأَيْلَيْسُوا إِيمَانَهُمْ بِطَغْيَانِهِ» [الأعراف: ٨٢].

فالتأويل الصحيح للظلم هنا هو الشرك كما يدل عليه قوله تعالى حكاية عن لقمان:  
«يَبْيَقُ لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّكَ أَشْرِكَ لَظُلْمًا عَظِيمًا» [لقمان: ١٣] وكما في الصحيح عن  
عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: لما نزلت: «وَرَأَيْلَيْسُوا إِيمَانَهُمْ بِطَغْيَانِهِ» قال الصحابة:  
يعني أصحاب النبي ﷺ وأينا لم يظلم؟ فنزلت: «إِنَّكَ أَشْرِكَ لَظُلْمًا عَظِيمًا» ومن  
هذا نعلم أن النصوص الشرعية يجوز تأويلها وذلك بتخصيص عمومها وتقييد مطلقها  
وببيان مجملها إذا توافرت في التصريح شروط التأويل الصحيح واعتمد على أدلة  
سلبية.



الفصل الخامس



## الخاتمة

إذا قال قائل: قد عرفنا بطلان مذهب أهل التأويل في باب الصفات ومن المعلوم أن الأشاعرة من أهل التأويل لأكثر الصفات فكيف يكون مذهبهم باطلًا<sup>(١)</sup> وقد قبل إنهم يمثلون اليوم خمسة وستين بالمئة من المسلمين؟ .

- وكيف يكون باطلًا وقدوتهم في ذلك أبو الحسن الأشعري؟<sup>(٢)</sup> .

- وكيف يكون باطلًا وفيهم فلان وفلان من العلماء المعروفين بالنصيحة لله ولكتابه ولرسوله ولائمة المسلمين وعامتهم؟<sup>(٣)</sup> .

قلنا الجواب عن السؤال الأول: أننا لا نُسلِّمُ أن تكون نسبة الأشاعرة بهذا القدر بالنسبة لسائر فرق المسلمين فإن هذه دعوى تحتاج إلى إثبات عن طريق الإحصاء الدقيق.

ثم لو سلَّمنَا أنَّهم بهذا القدر أو أكثر، فإنه لا يقتضي عصمتهم من الخطأ. لأن العصمة في إجماع المسلمين لا في الأكثر.

ثم نقول: إن إجماع المسلمين قديماً ثابت على خلاف ما كان عليه أهل التأويل فإن السلف الصالح من صدر هذه الأمة وهم الصحابة الذين هم خير القرون والتابعون لهم بإحسان وأئمة الهدى من بعدهم كانوا مجمعين على إثبات ما أثبته الله لنفسه أو أثبتته له رسوله ﷺ من الأسماء والصفات وإجراء النصوص على ظاهرها اللائق بالله تعالى من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكليف ولا تمثيل.

(١) هذا هو السؤال الأول.

(٢) هذا هو السؤال الثاني.

(٣) هذا هو السؤال الثالث.

وهم خير القرون بنص الرسول ﷺ وإجماعهم حجة مُلْزِمة لأنَّه مقتضى الكتاب والسنَّة، وقد سبق نقل الإجماع عنهم في القاعدة الرابعة من قواعد نصوص الصفات.

والجواب عن السؤال الثاني: أن أبا الحسن الأشعري وغيره من أئمَّة المسلمين لا يدعون لأنفسهم العصمة من الخطأ، بل لم ينالوا الإمامة في الدين إلَّا حين عرَفوا قدر أنفسهم ونزلوها منزلتها وكان في قلوبهم من تعظيم الكتاب والسنة ما استحقوا به أن يكونوا أئمَّة. قال الله تعالى: «وَحَمَلْنَا مِنْهُمْ أَثْمَاءً يَهْدُونَكُمْ بِآثْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا يَأْتِنَا بِوْقُوْنَ» (٢٤) [السجدة: ٢٤] وقال عن إبراهيم: «إِنَّ إِيزَهِيْمَ كَانَ أَمَّةً فَانِّي لِلَّهِ حَيْنَا وَلَمْ يَكُنْ مِنَ الْمُشَرِّكِينَ» (١٦) شَاهِيْرًا لِأَنَّهُمْ أَجْتَهَلُوهُ وَهَذِهِ إِنَّ صَرْطَرَ مُشَتَّقِيْمَ» (١٦) [النحل: ١٢١، ١٢٠].

ثم إن هؤلاء المتأخرين الذين يتسبون إليه لم يقتدوا به الاقتداء الذي ينبغي أن يكونوا عليه. وذلك أن أبا الحسن كان له مراحل ثلاث في العقيدة:

**المرحلة الأولى - مرحلة الاعتزال:** اعتنق مذهب المعتزلة أربعين عاماً يقرره ويناظر عليه ثم راجع عنه وصرح بتضليل المعتزلة وبالغ في الرد عليهم<sup>(١)</sup>.

**المرحلة الثانية:** مرحلة بين الاعتزال المَحْض والسنَّة الممحضة سلك فيها طريق أبي محمد عبد الله بن سعيد بن كلاب<sup>(٢)</sup> قال شيخ الإسلام ابن تيمية ص(٤٧١) من المجلد السادس عشر من مجموع الفتاوى لابن قاسim: (والأشعري وأمثاله يُرْجَحُ بين السَّلْف والجَهْمِيَّة أَخْذُوا مِنْ هُؤُلَاءَ كَلاماً صَحِيحًا وَمِنْ هُؤُلَاءَ أَصْوَلًا عَقْليةً ظَنُونَهَا صَحِيقَةً وَهِيَ فَاسِدَةٌ) اهـ.

**المرحلة الثالثة:** مرحلة اعتناق مذهب أهل السنَّة والحديث مقتدياً

(١) مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية ص ٧٢ ج ٤، انظر تبيين كذب المفترى لابن عساكر ص ٣٤.

(٢) مجموع الفتاوى ص ٥٥٦ ج ٥.

بالمأمور أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلَ رَحْمَةُ اللَّهِ كَمَا فَرَّرَهُ فِي كِتَابِهِ «الإِبَانَةُ عَنِ الْأَصْوَلِ الدِّيَانَةِ» وَهُوَ مِنْ آخِرِ كِتَبِهِ أَوْ آخِرُهَا<sup>(١)</sup>.

قال في مقدمته:

«جاءنا - يعني النبي ﷺ - بكتاب عزيز لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيلٌ من حكيم حميد جمع فيه علم الأولين وأكمل به الفرائض والدين فهو صراط الله المستقيم وحبله المتين، من تمسك به نجا ومن خالفه ضلٌّ وغوى وفي الجهل ترددٌ وحث الله في كتابه على التمسك بسنة رسوله ﷺ فقال ﷺ: «وَمَا أَنْتُمْ بِرَسُولِي فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْهُوا» [الحشر: ٧] إلى أن قال: «فَأَمْرُهُمْ بِطَاعَةِ رَسُولِهِ كَمَا أَمْرُهُمْ بِطَاعَتِهِ وَدُعُّاهُمْ إِلَى التَّمْسِكِ بِسُنْنَةِ نَبِيِّهِ ﷺ كَمَا أَمْرُهُمْ بِالْعَمَلِ بِكِتَابِهِ فَنَبْذَ كَثِيرٍ مِّنْ غَلْبَتِ شَقْوَتِهِ وَاسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ سُنَّ نَبِيِّهِ ﷺ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ وَعَدَلُوا إِلَى أَسْلَافِهِمْ قَلْدُوْهُمْ بِدِينِهِمْ وَدَانُوا بِدِيَانَهُمْ وَأَبْطَلُوا سُنَّ رَسُولِهِ ﷺ وَرَفَضُوهَا وَأَنْكَرُوهَا وَجَحَدوْهَا افْتَرَاءً مِّنْهُمْ عَلَى اللَّهِ قَدْ ضَلُّوا وَمَا كَانُوا مُهَتَّدِينَ» ثم ذكر رحمة الله أصولاً من أصول المبتدعة وأشار إلى بطلانها ثم قال:

«فإن قال قائل: قد أنكرتم قول المعزلة والجهمية والحرورية والرافضة والمرجئة فعرفونا قولكم الذي به تقولون وديانتكم التي بها تدينون؟ قيل له: قولنا الذي نقول به وديانتنا التي ندين بها التمسك بكتاب ربنا ﷺ وبسنة نبينا ﷺ وما روی عن الصحابة والتبعين وأئمة الحديث ونحن بذلك مُعَصِّمون وبما كان يقول به أبو عبد الله أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلَ نَصْرُ اللَّهِ

(١) وينكر بعض الأشعرية نسبة الكتاب جمیعه إلى الإمام أبي الحسن انظر نظرية علمية في نسبة الإبارة جمیعه لأبي الحسن لوهبي غاوي وانظر ما كتبه الإمام الأشعري في رسالته المسماة برسالة الثغر بتحقيق كل من الدكتور محمد الجلينيد، وعبد الله الجندي،

وتقسيم المؤلف أطوار أبي الحسن فيه خلاف بين الباحثين، فانظر الكلام عليه في موقف ابن تيمية من الأشاعرة للدكتور محمود (٣٦١/١).

وجهه ورفع درجته وأجزل مثوبته قائلون ولمن خالف قوله مُجانبون لأنَّه الإمام الفاضل والرئيس الكامل ثم أثني عليه بما أظهر الله على يده من الحق وذكر ثبوت الصُّفات ومسائل في القدر والشَّفاعة وبعض السَّمعيات وقرر ذلك بالأدلة النَّقلية والعَقْلية والمتاخرون الذين ينتسبون إليهأخذوا بالمرحلة الثانية من مراحل عقيدته والتزموا طريق التَّأویل في عامة الصُّفات ولم يثبتوا إِلَّا الصُّفات السَّبعة المذكورة في هذا البيت:

**حَتَّىٰ عَلَيْمَ قَدِيرٍ وَالْكَلَامُ لَهُ إِرَادَةٌ وَكَذَاكَ السَّمْعُ وَالْبَصَرُ**

على خلاف بينهم وبين أهل السنة في كيفية إثباتها.

ولما ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية ما قيل في شأن الأشعرية ص(٣٥٩) من المجلد السادس من مجموع الفتاوى لابن القاسم قال:

(ومرادهم الأشعرية الذين ينفون الصُّفات الخبرية وأماماً من قال منهم بكتاب (الإبانة) الذي صنَّفه الأشعري في آخر عمره ولم يظهر مقالة تناقض ذلك فهذا يُعدُّ من أهل السنة). وقال قبل ذلك ص(٣١٠): (وأما الأشعرية فعكس هؤلاء وقولهم يشترِّطُ الشَّعْطيل وأنَّه لا داخل العالم ولا خارجه وكلامه معنى واحد ومعنى آية الْكُرْسِيِّ وآية الدِّينِ والثُّورَةِ والإِنْجِيلِ واحد وهذا معلوم الفساد بالضرورة) اهـ.

وقال تلميذه ابن القيم في الثُّونية ص(٣١٢) من شرح الهراس ط.  
الإمام:

**واعْلَمْ بِأَنَّ طَرِيقَهُمْ عَكْسٌ الطَّرِيقُ الْمُسْتَقِيمُ لِمَنْ لَهُ عَيْنَانٍ  
إِلَى أَنْ قَالَ:**

**نَاغِيَّبٌ لِعُمَيْيَانَ الْبَصَائِرِ أَبْصَرُوا  
وَرَأَوْهُ بِالثَّقْلِيْدِ أَوْلَى مَنْ سِوَاهُ  
يُغَيِّرُ مَا بَصَرَ وَلَا بُزْهَانٌ  
وَعَمُوا عَنِ الْوَخْيَيْنِ إِذْ لَمْ يَفْهَمُوا**

وقال الشيخ محمد أمين الشنقيطي في تفسيره أضواء البيان ص(٣١٩) ج(٢) على تفسير آية استواء الله تعالى على عرشه التي في سورة الأعراف:

(اعلم أنَّه غلط في هذا خلْقٌ لا يُحصى كثرة من المتأخرین فزعموا أنَّ الظاهر المبادر السَّابق إلى الفهم من معنی الاستواء واليد مثلاً في الآيات القرآنية هو مشابهة صفات الحوادث وقالوا: يجب علينا أن نصرفه عن ظاهره إجماعاً. قال: ولا يخفى على أدنی عاقل أنَّ حقيقة معنی هذا القول أنَ الله وصف نفسه في كتابه بما ظاهره المبادر منه السَّابق إلى الفهم الكفر بالله تعالى والقول فيه بما لا يليق به جلَّ وعلا. والنَّبِيُّ ﷺ الذي قيل له: «وَأَنَّزَنَا إِلَيْكَ الْذِكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُرِيَ لِأَنَّهُمْ» [النَّحْل: ٤٤] لم يبين حرفاً واحداً من ذلك مع إجماع من يعتقد به من العلماء على أنه ﷺ لا يجوز في حقه تأخير البيان عن وقت الحاجة إليه وأخرَ في العقائد لا سيما ما ظاهره المبادر منه الكفر والضلال المبين حتى جاء هؤلاء الجهلة من المتأخرین فزعموا أنَ الله أطلق على نفسه الوصف بما ظاهره المبادر منه لا يليق والنَّبِيُّ ﷺ كَمَّ أَنَّ ذلك الظاهر المبادر كفر وضلال يجب صرف اللُّفَظ عنه وكل هذا من تلقاء أنفسهم من غير اعتماد على كتاب أو سنة سُبْحانك هذا بهتان عظيم! ولا يخفى أنَ هذا القول من أكبر الضلال ومن أعظم الافتاء على الله جلَّ وعلا رسوله ﷺ.

والحق الذي لا يشك فيه أدنی عاقل أنَ كلَّ وَضْفَ وَصْفَ الله به نفسه أو وصفه به رسوله ﷺ فالظاهر المبادر منه السَّابق إلى فهم من في قلبه شيء من الإيمان هو التَّقْرِيزُ التَّامُ عن مُشَابَهَةِ شيءٍ من صفات الحوادث قال: وهل يُنَكِّرُ عاقل أنَ السَّابق إلى الفهم المبادر لكل عاقل هو منافاة الخالق للمخلوق في ذاته وجميع صفاتِه لا والله لا يُنَكِّرُ ذلك إلَّا مُكَابِرٌ. والجاهل المفترى الذي يزعم أنَ ظاهر آيات الصَّفات لا يليق بالله لأنَّه كفر وتَشْبِيهٌ إنَّما جرَ إلَيْهِ ذلك تَشْبِيهٌ قلبُه يُقْدَرُ التَّشْبِيهُ بين الخالق والمخلوق فأدَاءُ شُؤُم التَّشْبِيهِ إلى نفي صفات الله جلَّ وعلا وعدم الإيمان بها مع أنه جلَّ وعلا هو الذي وصف بها نفسه فكان هذا الجاهل مُشَبِّهاً أولاً و معطلاً ثانياً فارتکب ما لا يليق بالله ابتداء وانتهاء. ولو كان قلبه عارفاً بالله كما ينبغي مُعَظَّماً الله كما ينبغي طاهراً من أقدار التَّشْبِيهِ؛ لكان المبادر عنده

السابق إلى فهمه أنَّ وصف الله تعالى بالغ من الكمال والجلال ما يُقطع  
أوهام علائق المشابهة بينه وبين صفات المخلوقين فيكون قلبه مُستَعداً  
للإيمان بصفات الكمال والجلال الثابتة لله في القرآن والسُّنة الصَّحِيحة مع  
التَّزْيِيْه التَّام عن مشابهة صفات الخلق على نحو قوله: «لَئِنْ كُنْتُمْ شَفِيْهُ  
وَهُوَ أَسَيْعُ الْبَصِير» [الشورى: ۱۱] اهـ. كلامه كَلَمَهُ.

والأشعرى أبو الحسن كَلَمَهُ كان في آخر عمره على مذهب أهل السنة  
والحديث وهو: إثبات ما أثبته الله تعالى لنفسه في كتابه أو على لسان  
رسوله كَلَمَهُ من غير تحرير ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل ومذهب  
الإنسان ما قاله أخيراً إذا صرخ بحصر قوله فيه<sup>(۱)</sup> كما هي الحال في أبي

(۱) إذا وجد للإنسان قولان مختلفان وعلم المتأخر فله حالان:

- أ - أن يصرح بقوله الأخير بالرجوع عن القول الأول فإن الأخير يكون مذهب له وهذا مراد المؤلف من قوله إذا صرخ بحصر قوله فيه، وظاهر كلام الأصوليين أن هذا لا خلاف فيه.
- ب - لا يصرح بالرجوع فجمهور العلماء على أن القول الأخير هو مذهب وذهب بعض الحنابلة والشافعية إلى أن الأول هو مذهب ما دام أنه لم يصرح بالرجوع انظر إنتحاف ذوي البصائر د. النملة (١٦٢/٨).

وقال الطوفى في شرح الببل (٦٢٥/٣):

إذا أطلق المجتهد قولين في وقتين فإن علم آخر القولين فهو مذهب دون الأول فلا يجوز بعد رجوعه عنه أن يفتى به ولا يقلد فيه ولا يعد من الشريعة، كالناسخ والمنسوخ في كلام الشارع وبقى العمل على الناسخ المتأخر ويترك المنسوخ المتقدم من جهة العمل به، لأن نصوص الأئمة بالإضافة إلى مقلديهم كنصوص الشارع بالإضافة إلى الأئمة.

فإن قيل: إذا كان القول القديم المرجع عنه لا يعد من الشريعة بعد الرجوع إليه، فما الفائدة في تدوين الفقهاء للأقوال القديمة عن أنتمهم؟ حتى ربما نقل عن أحدهم في المسألة الواحدة القرآن والثلاثة والأربعة.

قيل: قد كان القياس أن لا تدون تلك الأقوال وهو أقرب إلى ضبط الشرع إذ ما لا عمل عليه لا حاجة إليه فتدوينه تعب محضر لكنها دون لفافية أخرى وهي التبيه على مدارك الأحكام واختلاف القراءح والأراء وأن تلك الأقوال قد أدى إليها اجتهاد المجتهدين في وقت من الأوقات وذلك مؤثر في تقييم الترقى إلى رتبة الاجتهاد المطلق أو المقيد فإن المتأخر إذا نظر إلى مأخذ المتقدمين نظر فيها وقابل بينها

الحسن كما يعلم من كلامه في الإبانة. وعلى هذا: ف تمام تقليله اتباع ما كان عليه أخيراً، وهو التزام مذهب أهل الحديث والسنّة؛ لأنَّ المذهب الصَّحِّيْج الواجب اتّباع الذي التزم به أبو الحسن نفسه.

والجواب عن السُّؤال الثالث من وجهين:

الأول: أن الحق لا يُوزن بالرجال وإنما يُوزن الرجال بالحق. هذا هو الميزان الصَّحِّيْج وإن كان لمقام الرجال ومراتبهم أثرٌ في قبول أقوالهم كما تقبلُ خبر العدل وتتوقف في خبر الفاسق لكن ليس هذا هو ميزان في كل حال، فإنَّ الإنسان بشرٌ يُفوتُه من كمال العلم وقوَّة الفهم ما يُفوتُه فقد يكون الرجل دينًا وذا خلق ولكن يكون ناقص العلم أو ضعيف الفهم فَيُفوتُه من الصَّواب بقدر ما حصلَ له من النقص والضعف، أو يكون قد نشأ على طريق معين أو مذهب معين لا يكاد يعرف غيره فيظن أن الصَّواب منحصر فيه ونحو ذلك.

الثاني: أَنَّا إذا فابلنا الرجال الذين على طريق الأشاعرة بالرجال الذين هم على طريق السلف وجدنا في هذه الطَّريق من هم أَجَلُ وأَغَظُ وأَهْدَى وأَقْوَم من الَّذين على طريق الأشاعرة فالائمة الأربع أصحاب المذاهب المتّبعة ليسوا على طريق الأشاعرة.

وإذا ارتقيت إلى من فوقهم من التَّابعين لم تجدتهم على طريق الأشاعرة.

وإذا عَلَّوت إلى عصر الصَّحابة والخلفاء الأربع الراشدين لم تجد فيهم من هذا حذو الأشاعرة في أسماء الله تعالى وصفاته وغيرهما مما خرج به الأشاعرة عن طريق السلف.

ونحن لا ننكر أَنَّ بعض العلماء المنتسبين إلى الأشعري قدم صدق<sup>(١)</sup>

= فاستخرج منها فوائد وربما ظهر له من مجموعها ترجيح بعضها وذلك من المطالب المهمة فهذه قائمة تدوين الأقوال القديمة عن الآئمة آه.

(١) كالنووي وانظر كتاب الردود والتعليق على ما وقع للإمام النووي في شرح صحيح مسلم من التأويل في الصفات تأليف مشهور آل سلمان.

في الإسلام والذب عنه والعنابة بكتاب الله تعالى وبيعة رسوله ﷺ روايةً ودراءةً والحرص على نفع المسلمين وهدايتهم ولكن هذا لا ينتزِم عضتمهم من الخطأ فيما أخطئُوا فيه ولا قبول قولهم في كل ما قالوه ولا يمنع من بيان خطئهم ورده لما في ذلك من بيان الحق وهداية الخلق.

ولا ننكر أيضاً أن لبعضِهم قصداً حسناً فيما ذهب إليه وخفى عليه الحق فيه ولكن لا يكفي لقبول القول حسناً قصداً قائله بل لا بد أن يكون موافقاً لشريعة الله ﷺ فإن كان مخالفًا لها وجب رده على قائله كائناً من كان لقول النبي ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»<sup>(١)</sup>.

ثم إن كان قائله معروفاً بالتصححة والصدق في طلب الحق اعتذر عنه في هذه المخالفة وإلا عوْلَ بما يُستَحْقِه بسوء قصده ومُخالفته.

## حكم أهل التأويل

فإن قال قائل: هل تكفرون أهل التأويل أو تفسرونهم؟<sup>(٢)</sup>.

قلنا: الحكم بالتكفير والتفسير ليس إلينا بل هو إلى الله تعالى ورسوله ﷺ فهو من الأحكام الشرعية التي مردّها إلى الكتاب والسنة فيجب التثبت فيه عاية التثبت فلا يكفر ولا يُفْسَد إلّا من دل الكتاب والسنة على كفره أو فسقه. والأصل في المسلم الظاهر العدالة بقاء إسلامه وبقاء عدالته حتى يتحقق زوال ذلك عنه بمُقتضى الدليل الشرعي. ولا يجوز التساهل في تكفيه أو تفسيقه؛ لأنَّ في ذلك محذورين عظيمين:

أحدهما: افتراء الكذب على الله تعالى في الحكم وعلى المحكوم عليه في الوصف الذي نسبه به.

(١) رواه مسلم في المطبوع مع شرح النووي (١٦/١٢)، ورواه البخاري بلفظ: «من أحدث» كما في نسخة الفتن (٣٥٥/٥).

(٢) تراجع في هذه المسألة بعض الكتب المهمة المؤلفة فيها مثل منهج ابن تيمية في مسألة التكفير للمشيعي.

**الثاني:** الواقع فيما نسب به أخاه إن كان سالماً منه. ففي صحيح مسلم عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن النبي ﷺ قال «إذا كفرَ الرَّجُلُ أخاهَ فَقَدْ بَاءَ بِهَا أَحَدُهُمَا» وفي رواية: «إِنْ كَانَ كَمَا قَالَ وَإِلَّا رَجَفَتْ عَلَيْهِ»<sup>(١)</sup> وفيه عن أبي ذر رضي الله عنه عن النبي ﷺ: «وَمَنْ دَعَا رَجُلًا بِالْكُفْرِ أَوْ قَالَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَلَيْسَ كَذَلِكَ إِلَّا حَارَ عَلَيْهِ»<sup>(٢)</sup>.

وعلى هذا فيجب قبل الحكم على المسلم يُكفر أو فسق أن ينظر في أمرين:

**أحدهما:** دلالة الكتاب أو السنة على أن هذا القول أو الفعل موجب للکفر أو الفسق.

**الثاني:** انطباق هذا الحكم على القائل المعين أو الفاعل المعين بحيث تتم شروط التكبير أو التفسير في حقه وتنتهي الموانع.

ومن أهم الشروط: أن يكون عالماً بمخالفته<sup>(٣)</sup> التي أوجبت أن يكون كافراً أو فاسقاً. لقوله تعالى: «وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعَ عَيْدَ سَيِّلِ الْمُؤْمِنِينَ ثُلُومَ مَا تَوَلَّ وَتُصْلِيهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا» [النساء: ١١٥] وقوله: «وَمَا كَانَ اللَّهُ يُحِبُّ فَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنَهُمْ حَتَّىٰ يَبْيَنَ لَهُمْ مَا يَتَّقُونَ إِنَّ اللَّهَ يِكْلِلُ شَفَقَةً عَلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ لَمْ يُمْلِكْ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ يَعْلَمُ وَيَعْلَمُ مَا لَكُمْ مِنْ دُورٍ اللَّهُ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا تَعْصِمُوهُ» [التوبه: ١١٥، ١١٦] ولهذا قال أهل العلم: (لا يكفر جاحد الفرائض إذا كان حديث عهد بإسلام<sup>(٤)</sup> حتى يُبيّن له).

(١) رواه مسلم في المطبوع مع شرح الترمذ (٤٩/٢) وفي لفظ للبخاري المطبوع مع الفتح (٥٣١/١٠): «إذا قال الرجل لأخيه يا كافر فقد باء به أحدهما» اهـ.

(٢) رواه مسلم في المطبوع مع شرح الترمذ (٤٩/٢).

(٣) وأن يقصد المعين بكلامه المعنى المكفر، وأن تقوم عليه الحجة.

انظر منهج ابن تيمية في مسألة التكبير (٢٠٧/١).

(٤) أما إذا لم يكن حديث عهد بالإسلام فإنه يكفر.

ومن المowanع: أن يقع ما يوجب الكفر أو الفسق بغير إرادة منه.

ولذلك صور<sup>(١)</sup>:

منها: أن يكره على ذلك فيفعله لداعي الإكراه لا اطمئناناً به فلا يكره  
حيثنه لقوله تعالى: «مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إيمَانِهِ إِلَّا مَنْ أُخْرِجَ وَلَمْ يُؤْمِنْ  
مُؤْمِنًا بِالْإِيمَانِ وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ إِلَى الْكُفَّارِ مَذْدُراً فَلَيَعْمَلُهُمْ غَصَبَتْ مِنْ اللَّهِ وَلَهُمْ  
عَذَابٌ عَظِيمٌ» [التحل: ١٠٦].

ومنها: أن يغلق عليه فكره فلا يدرى ما يقول لشدة فرح أو حزن أو  
خوف أو نحو ذلك.

ودليله ما ثبت في صحيح مسلم<sup>(٢)</sup> عن أنس بن مالك رض قال قال  
رسول الله صل: «الله أشد فرحاً بتنوية عبدِه حين يتوب إليه من أحدكم كان  
على راحلته بازض فلاء فانفلت منه وعلينا طعامه وشرابه فأيس منها فأتى  
شجرة فاضطجع في ظلها قد أيس من راحلته فبيئما هو كذلك إذا هو بها  
قائمة عنده فأخذ بخطامها ثم قال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي وأنا زيفك  
أخطأ من شدة الفرح».

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله ص(١٨٠) ج(١٢) مجموع  
الفتاوى لابن قاسم: (وأما التكبير فالصواب أن من اجهد من أمة محمد صل  
وقصد الحق فأخذوا لم يكفر بل يغفر له خطأه ومن تبيئ له ما جاء به  
الرسول فشقاق الرسول من بعد ما تبيئ له الهدى واتبع غير سبيل المؤمنين  
 فهو كافر، ومن اتبع هواه وقصر في طلب الحق وتكلم بلا علم فهو عاص  
مذنب ثم قد يكون فاسقاً وقد يكون له حسنات ترجع على سيناته) اهـ.

وقال في ص(٢٢٩) ج(٣) من المجموع المذكور في كلام له: (هذا

(١) ومن المowanع:

الخطأ، الجهل، العجز، الإكراه كما قال المؤلف.

انظر منهج ابن تيمية في التكبير (١/٢٢٩).

(٢) رواه مسلم المطبوع مع شرح النووي (١٧/٦٣).

مع أني دائمًا ومن جالستني يعلم ذلك مني<sup>(١)</sup> أتى من أعظم الناس نهياً عن أن ينسب معين إلى تكفير وتفسيق ومغصبة إلا إذا علِم أنه قد قامت عليه الحجة الرسالية التي من خالفها كان كافراً تارة وفاسقاً أخرى وعاصياً أخرى وأتى أقر أنَّ الله قد غفر لهذه الأمة خطأها وذلك يعم الخطأ في المسائل الخبرية القولية<sup>(٢)</sup> والمسائل العَمَلِية<sup>(٣)</sup> وما زال السلف يتَنَازَعُونَ في كثير من هذه المسائل ولم يشهد أحد منهم على أحد لا يُكْفِرُ ولا يُفْسِدُ ولا يُمَغْصِبَهُ وذكر أمثلة ثم قال: (وَكُنْتُ أَبْيَانَ أَنَّ مَا نَقْلَ عَنِ السَّلْفِ وَالْأَئمَّةِ مِنْ إِطْلَاقِ الْقَوْلِ بِتَكْفِيرِ مَنْ يَقُولُ كَذَا وَكَذَا فَهُوَ أَيْضًا حَقٌّ لَكِنْ يَجُبُ التَّفْرِيقُ بَيْنِ الْإِطْلَاقِ وَالْتَّعْبِينِ)... إلى أن قال: (وَالْتَّكْفِيرُ هُوَ مِنَ الْوَعِيدِ إِنَّهُ وَإِنْ كَانَ الْقَوْلُ تَكْذِيبًا لِمَا قَالَهُ الرَّسُولُ ﷺ لَكِنْ قَدْ يَكُونُ الرَّجُلُ حَدِيثٌ عَهْدٌ بِإِسْلَامٍ أَوْ نَشَأَ بِبَادِيَةٍ بَعِيدَةٍ وَمِثْلُ هَذَا لَا يَكْفِرُ بِجَحْدِهِ مَا يَجْحُدُهُ حَتَّى تَقُومَ عَلَيْهِ الْحِجَّةُ وَقَدْ يَكُونُ الرَّجُلُ لَمْ يَسْمَعْ تَلْكَ الصُّوْصُصَ أَوْ سَمَعَهَا وَلَمْ تَبْثُتْ عَنْهُ أَوْ عَارَضَهَا عَنْهُ مَعَارِضُ آخَرَ أَوْجَبَ تَأْوِيلَهَا وَإِنْ كَانَ مُخْطَطاً). وَكُنْتُ دائمًا أَذْكُرُ الْحَدِيثَ الَّذِي فِي الصَّحِيحَيْنِ<sup>(٤)</sup> فِي الرَّجُلِ الَّذِي قَالَ: «إِذَا أَنَا مِنْ فَأَخْرُقُونِي ثُمَّ اسْحَقُونِي ثُمَّ ذَرُونِي فِي الْيَمِّ فَوَاللهِ لَيْسَ قَدَرَ اللهُ عَلَيَّ لِيُعَذِّبَنِي عَذَابًا مَا عَذَّبَهُ أَحَدًا مِنَ الْعَالَمِينَ فَفَعَلُوا بِهِ ذَلِكَ فَقَالَ اللهُ: مَا حَمَلْتَ عَلَى مَا فَعَلْتَ قَالَ: حَشِيتَكَ فَقَرَرَ لَهُ» فَهَذَا رَجُلٌ شَكٌ فِي قَدْرَةِ اللهِ وَفِي إِعْادَتِهِ إِذَا ذُرِيَّ بِلِ اعْتَقَدَ أَنَّهُ لَا يَعُادُ وَهَذَا كُفُرٌ بِاتْفَاقِ الْمُسْلِمِينَ لَكِنْ كَانَ جَاهِلًا لَا يَعْلَمُ ذَلِكَ وَكَانَ مُؤْمِنًا يَخَافُ اللهَ أَنْ يَعَاقِبَهُ فَغَفَرَ لَهُ بِذَلِكَ وَالْمَتَأْوِلُ مِنْ أَهْلِ الاجتهادِ الْحَرِيصُ عَلَى مَتَابِعَةِ الرَّسُولِ ﷺ أَوْلَى بِالْمَغْفِرَةِ مِنْ مَثْلِ هَذَا». اهـ.

وبهذا عُلِمَ الفرق بين القول والسائل وبين الفعل والفاعل فليس كل

(١) هذه جملة معتبرة.

(٢) وهي العقائد.

(٣) وهي الفروع أي الفقه.

(٤) رواه البخاري مع الفتاح (٤٧٩/١٣)، ومسلم مع النووي (١٧/٧٠) وانظر شرح الحديث فيما واختلف العلماء في معناه.

قول أو فعل يكون فسقاً أو كفراً يُحکم على قائله أَوْ فاعله بذلك.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله ص(١٦٥) ج(٣٥) من مجموع الفتاوى: (وأصل ذلك أن المقالة التي هي كفر بالكتاب والسنّة والإجماع يُقال هي كفر قولًا يطلق كما دل على ذلك الدلائل الشرعية فإن الإيمان من الأحكام المُتَلَقَّاة عن الله ورَسُوله ليس ذلك مما يحکم فيه النّاس بظُنونهم وأهوائهم ولا يجب أن يحکم في كل شخص قال ذلك بأنه كافر حتى يثبت في حقه شروط التّكبير وتنفي مَوَانعه مثل من قال: إِنَّ الْخَمْرَ أَوِ الرِّبَا حلال؛ لقرب عهده بالإسلام أو لتشوئه في بادية بعيدة أو سمع كلاماً أنكره ولم يعتقد أنه من القرآن ولا أنه من أحاديث رَسُول الله صلوات الله عليه وآله وسليمه كما كان بعض السّلف يُنكِّر أشياء حتى يثبت عنده أَنَّ النّبِي صلوات الله عليه وآله وسليمه قالها) إلى أن قال: (فإن هؤلاء لا يكفرون حتى تقوم عليهم الحجّة بالرسالة كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَكُونُ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ أَرْسَلِنَا﴾ [النساء: ١٦٥] وقد عفا الله لهذه الأمة عن الخطأ والنسيان) اهـ. كلامه.

وبهذا عُلِّمَ أَنَّ المقالة أو الفعلة قد تكون كفراً أو فسقاً، ولا يلزم من ذلك أن يكون القائم بها كافراً أو فاسقاً إما لانتفاء شرط التّكبير أو التّفسيق أو وجود مانع شرعي يُمْنَع منه. ومن تبيّن له الحق فأصرّ على مخالفته تبعاً لاعتقاد كان يعتقد أو متبع كان يعظمه أو دنياً كان يؤثّرها فإنه يستحق ما تقتضيه تلك المُحالفة من كُفْرٍ أو فُسُوق.

**فعلى المؤمن:** أن يبني معتقده وعمله على كتاب الله تعالى وسنّة رسوله صلوات الله عليه وآله وسليمه فيجعلهما إماماً له يَسْتَضِيءُ بنورهما ويسير على منهاجهما فإن ذلك هو الصّراط المستقيم الذي أمر الله تعالى به في قوله: ﴿وَإِنَّ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَنْبِغِي أَشْبَلَ فَنَرَقَ إِنَّمَا يُنَهَا ذَلِكُمْ وَصَنَّكُمْ بِهِ لَمَلَّكُمْ تَنَقُونَ﴾ [آل عمران: ١٥٣].

ولبحذر ما يُسلّكه بعض الناس من كونه يبني معتقده أو عمله على مذهب معين فإذا رأى نُصوص الكتاب والسنّة على خلافه حاول صرف هذه

النصوص إلى ما يوافق ذلك المذهب على وجوه متعسفة فيجعل الكتاب والسنّة تابعين لا متبوعين وما سواهما إماماً لا تابعاً. وهذه طرق من طرق أصحاب الهوى لا أتباع الهدى وقد ذمَ الله هذه الطريقة في قوله: «وَلَيَأْتِيَ الْحَقُّ أَهْوَاءَهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ يُهْبِطْ بَلْ أَيْتَهُمْ يُذَكِّرُهُمْ فَهُمْ عَنْ ذِكْرِهِمْ شَغِلُونَ» [المؤمنون: ٧١].

والناظر في مسالك الناس في هذا الباب يرى العجب العجاب ويعرف شدة افتقاره إلى اللجوء إلى ربه في سؤال الهدى والثبات على الحق والاستعاذه من الضلال والانحراف.

ومن سأله تعالى بصدق وافتقار إليه، عالماً بمعنى ربه عنه وافتقاره هو إلى ربه، فهو حري أن يستجيب الله تعالى له سؤاله. يقول الله تعالى: «وَإِذَا سَأَلْتَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَنِي فَلَيَسْتَجِبُوا لِي وَلَيَقُولُوا إِنَّمَاتِي يَرْشِدُونَكَ» [آل عمران: ١٨٦]. فسأل الله أن يجعلنا ممن رأى الحق حقاً واتبعه ورأى الباطل باطلًا واجتبه وأن يجعلنا هداة مهتدين وصلحاء مصلحين وأن لا يُزيغ قلوبنا بعد إذ هدانا وبهبة لنا منه رحمة إنّه هو الوَهَاب . والحمد لله رب العالمين الذي بنعمته تم الصالحات والصلة والسلام على نبي الرّحمة وهادي الأمة إلى صراط العزيز الحميد بإذن ربهم وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

تم في اليوم الخامس عشر من شهر شوال سنة ١٤٠١هـ.

بقلم مؤلفه الفقير إلى الله  
محمد الصالح التقيين

## تعليق

### معية الله تعالى لخلقه<sup>(١)</sup>

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمدُ لله نَحْمَدُه ونَسْتَعِينُه ونَسْتَغْفِرُه ونَتَوَبُ إِلَيْهِ ونَتَوَدَّدُ بِاللهِ مِنْ شَرِّورِ أَنفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِي اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلُ فَلَا هَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَمَنْ تَبَعَهُمْ بِإِخْسَانٍ وَسَلَّمَ تَسْلِيماً.

أما بعد: فقد كُنَّا نَكَلَّمُنا في بعض مَجَالِسِنَا عَلَى: معنى معية الله تعالى لخلقه ففهم بعض الناس من ذلك ما ليس بمقصود لنا ولا معتقد لنا، فكثر سُؤالُ النَّاسِ وتساؤلُهُمْ: ماذا يقال في معية الله لخلقه؟

وإنما:

أ - لَيْلَأَ يَعْتَقِدُ مُخْطَنُهُ أو خاطئُهُ في معية الله ما لا يليق به.

ب - ولَيْلَأَ يَتَّقُولُ عَلَيْنَا مُتَّقُولٌ مَا لَمْ نُقْلِهِ أو يَتَوَهَّمُ واهِمُ فِيمَا نَقُولُهُ مَا لَمْ نَقُولْهُ.

ج - ولبيان معنى هذه الصفة العظيمة التي وصف الله بها نفسه في عدة آيات من القرآن ووصفه بها نبيه محمد ﷺ.

(١) نص الكلمة التي نشرها المؤلف في مجلة الدعوة السعودية في عدد ٩١١ الصادرة يوم الاثنين الموافق ٤/١/١٤٠٤هـ.

نقرر ما يأتي:

أولاً: معية الله تعالى لخلقه ثابتة بالكتاب والسنّة وإجماع السلف:

قال الله تعالى: «وَهُوَ مَعْكُوكُ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ» [الحديد: ٤] وقال تعالى: «إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ آتَقُوا وَالَّذِينَ هُمْ شَمِيزُونَ» [النحل: ١٢٨] وقال تعالى: لموسى وهارون حين أرسلاهما إلى فرعون: «فَقَالَ لَا تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُمْ أَسْعَنَ وَأَرِزُّ» [طه: ٤٦] وقال عن رسوله محمد ﷺ: «إِلَّا تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَكَرَهُ اللَّهُ إِذَا أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَّةً إِذَا هُمَا فِي الْفَنَارِ إِذَا يَقُولُ لِمَسْجِيْهِ لَا تَخْرُزْ إِبْكَ اللَّهَ مَعَنْتَاهُ» [التوبه: ٤٠] وقال النبي ﷺ: «أَفَضَلُ الإِيمَانُ أَنْ تَغْلُمَ أَنَّ اللَّهَ مَعَكَ حَيْثُمَا كُنْتَ»<sup>(١)</sup> حسن شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية وضعفه بعض أهل العلم. وسبق قريباً ما قاله الله تعالى عن نبيه من إثبات المعية له.

وقد أجمع السلف على إثبات معية الله تعالى لخلقه.

ثانياً: هذه المعية حق على حقيقتها ولكنها معية تليق بالله تعالى ولا تُشبه معية أي مخلوق لمخلوق:

لقوله تعالى عن نفسه: «لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ» [الشورى: ١١] وقوله: «مَنْ تَعْلَمَ لَهُ سَيِّئًا» [مريم: ٦٥] وقوله: «وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوا أَحَدٌ»<sup>(٢)</sup> وكسائر صفاته الثابتة له حقيقة على وجه يليق به ولا تُشبه صفات المخلوقين.

قال ابن عبد البر: (أهل السنّة مجتمعون على الصّفات الواردة في

(١) رواه أبو نعيم في الحلية (١٢٤/٦) وقال: غريب من حديث عروة لم نكتب إلا من حديث محمد بن مهاجر.

والبيهقي في الأربعين الصغرى ص ١٢٠.

وعزاه الهيثمي في المجمع (٦٥/١): إلى الطبراني في المجمع الأوسط والكبير وقال: تفرد به عثمان بن كثير قلت: ولم أره من ذكره بشقة ولا جرح أهـ. وضعفه الألباني في ضعيف الجامع ص ١٤٢ حديث رقم ١٠٠٢.

القرآن والسنّة والإيمان بها وحملها على الحقيقة لا على المجاز إلّا أنّهم لا يكفيون شيئاً من ذلك ولا يجدون فيه صفة مخصوصة<sup>(١)</sup> اهـ.

نقله عنه شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتوى الحموية ص (٨٧) من المجلد الخامس من مجموع الفتاوى لابن قاسم :

وقال شيخ الإسلام في الفتوى ص (١٠٢) من المجلد المذكور : (ولا يخسّب الحاسب أنّ شيئاً من ذلك - يعني مما جاء في الكتاب والسنة - ينافق بعضه بعضاً أبته مثل أن يقول القائل ما في الكتاب والسنة من أن الله فوق العرش يُخالفه الظاهر من قوله : «وَهُوَ مَعْنَى أَيْنَ مَا كُنْتُمْ» [الحديد: ٤] وقوله ﷺ : «إِذَا قَامَ أَحَدُكُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَإِنَّ اللَّهَ قَبْلَ وَجْهِهِ»<sup>(٢)</sup> ونحو ذلك فإن هذا غلط وذلك أن الله معنا حقيقة وهو فوق العرش حقيقة كما جمع الله بينهما في قوله : «هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَرَى عَلَى الْمَرْءِ مَا يَلِيهُ مَا يَنْتَهُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَنْتَهُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَنْتَهُ فِيهَا وَهُوَ مَعْنَى أَيْنَ مَا كُنْتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْلَمُونَ بَعِيدٌ»<sup>(٣)</sup> [الحديد: ٤] فأخبر أنّه فرق العرش يعلم كل شيء وهو معنا أينما كنّا . كما قال النبي ﷺ في حديث الأوصال<sup>(٤)</sup> : «وَاللَّهُ فَوْقَ الْعَرْشِ وَهُوَ يَعْلَمُ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ» وذلك أنّ كلمة «مع» في اللغة إذا أطلقت فليس ظاهرها في اللغة إلّا المقارنة المطلقة من غير وجوب مماسة أو محاذاة عن يمين أو شمال فإذا قيّدت بمعنى من المعاني دلت على المقارنة في ذلك المعنى . فإنه يقال : ما زلنا نسير والقمر معنا أو والنّجم معنا ويقال : هذا المتعاع معي لمجامعته لك وإن كان فوق رأسك فالله مع خلقه حقيقة وهو فوق عرشه حقيقة ) اهـ كلامه .

ثالثاً : هذه المعية تقتضي الإحاطة بالخلق علمًا وقدرة وسمعاً وبصرًا وسلطاناً وتدبّراً :

(١) في نسخة المؤلف (محدودة) وقد صحّحتها من نسخ الحموية وقد سبق بيان ذلك .

(٢) تقدم تحريرجه .

(٣) تقدم تحريرجه .

وغير ذلك من معاني ربوبيته إن كانت المعية عامّة لم تُحصّ بشخص أو وصف. كقوله تعالى: «وَهُوَ مَعْلُومٌ أَنَّمَا كُنْتُمْ» [الحديد: ٤] وقوله «مَا يَكُونُ مِنْ بَعْدِي ثَلَاثَةٌ إِلَّا هُوَ رَاعِيُّهُمْ وَلَا خَمْسَةٌ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَذَقَ مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعْهُمْ أَنَّمَا كَانُوا» [المجادلة: ٧].

فإنْ خُصّتِ بِشَخْصٍ أو وصفٍ اقتضت مع ذلك النّصر والتأييد وال توفيق والسديد.

**مثال المخصوصة بشخص:** قوله تعالى لموسى وهارون: «إِنَّمَا مَعَكُمْ أَشْعَمُ وَأَرَى» [طه: ٤٦] وقوله عن النبي ﷺ: «إِذَا يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَخْرُنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَّكَ» [التوبه: ٤٠].

**ومثال المخصوصة بوصف:** قوله تعالى: «وَاصْبِرُوا إِنَّ اللَّهَ مَعَ الْصَّابِرِينَ» [الأفال: ٤٦] وأمثالها في القرآن كثيرة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتوى الحموية ص(١٠٣) من المجلد الخامس من مجموع الفتاوى لابن قاسم قال: (ثم هذه المعية تختلف أحکامها بحسب الموارد فلما قال: «يَعْلَمُ مَا يَلْجُئُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَنْهَا» إلى قوله: «وَهُوَ مَعْلُومٌ أَنَّمَا كُنْتُمْ» [الحديد: ٤] دلّ ظاهر الخطاب على أن حكم هذه المعية ومقتضاها أنه مطلع عليكم شهيد عليكم مهين عالم بكم وهذا معنى قول السلف: إنّ معهم بعلمه. وهذا ظاهر الخطاب وحقيقته. قال: ولما قال النبي ﷺ لصاحبه في الغار: «لَا تَخْرُنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَّكَ» [التوبه: ٤٠] كان هذا أيضاً حقاً على ظاهره ودللت الحال على أنّ حكم هذه المعية هنا معية الاطلاع والنّصر والتأييد وكذلك قوله: «إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ آتَقُوا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ» [آل عمران: ١٢٨] وكذلك قوله لموسى وهارون: «إِنَّمَا مَعَكُمْ أَشْعَمُ وَأَرَى» [طه: ٤٦] هنا المعية على ظاهرها وحكمها في هذه المواطن النّصر والتأييد).

إلى أن قال: (فرق بين معنى المعية ومقتضاها وربما صار مقتضاها من معناها فيختلف باختلاف الموضع) اهـ.

وقال محمد بن الموصلي في كتاب (استعجال الصَّواعق المُرسلة على الجهمية والمعطلة) لابن القيم في المثال التاسع ص(٤٠٩) ط الإمام: (وغاية ما تدلُّ عليه - مع - المُصاحبة والمُوافقة والمقارنة في أمر من الأمور وذا الاقتران في كل موضع بحسبه ويلزمه لوازم بحسب متعلقه فإذا قيل: الله مع خلقه بطريق العُموم كان من لوازم ذلك عِلْمُه بهم وتدبره لهم وقدرتهم عليهم وإذا كان ذلك خاصاً كقوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ أَتَقَوْا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُون﴾ [النحل: ١٢٨] كان من لوازم ذلك معيته لهم بالنصرة والتَّأييد والمعونة فمعية الله تعالى مع عبده نوعان عامّة وخاصة وقد اشتمل القرآن على النوعين وليس ذلك بطريق الاشتراك اللفظي بل حقيقتها ما تقدم من الصُّحبة اللاحقة) اهـ.

وذكر ابن رجب في شرح الحديث التاسع والعشرين من الأربعين التُّنوريَّة: (أن المعية تقتضي النصر والتَّأييد والحفظ والإعانته وأن العامة تقتضي عِلْمُه واطلاعه ومراقبته لأعمالهم).

وقال ابن كثير في تفسير آية المعية في سورة المجادلة: (ولهذا حكى غير واحد الإجماع على أن المراد بهذه المعية عِلْمُه قال: ولا شك في إرادة ذلك ولكن سمعه أيضاً مع علمه بهم وبصره ثَاقِدٌ فيهم فهو سُبْحَانَه مُطْلَعٌ على خَلْقَه لا يغيب عنه من أمورهم شيء) اهـ.

رابعاً: - هذه المعية لا تقتضي أن يكون الله تعالى مختلطًا بالخلق أو حالاً في أمكتتهم:

ولا تدل على ذلك بوجه من الوجوه؛ لأن هذا المعنى باطل مُسْتَحْيل على الله تعالى ولا يمكن أن يكون معنى كلام الله ورسوله شيئاً مستحيلاً باطلاً.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية ص(١١٥) ط ثلاثة من شرح محمد خليل الهراس: (وليس معنى قوله: ﴿وَهُوَ مَعَكُم﴾ [الجديد: ٤] أنه مختلط بالخلق فإن هذا لا تُوجبه اللُّغَةُ بل القمر آية من آيات الله

تعالى من أصغر مخلوقاته وهو موضوع في السماء وهو مع المُسافر وغير المُسافر أينما كان) اهـ.

ولم يذهب إلى هذا المعنى الباطل إلّا الحلوية من قدماء الجهمية وغيرهم الذين قالوا: إن الله بذاته في كل مكان: تعالى الله عن قولهم علوًّا كبيرًا وكَبِرَتْ كَلِمة تخرج من أفواهِهم إن يَقُولُون إلّا كذبًا.

وقد أنكر قولهم هذا من أدركه من السُّلف والأئمَّة لما يلزم عليه من اللّوازم الباطلة المُتضمنة لوصفه بالتقائص وإنكار علوه على خلقه.

وكيف يمكن أن يقول قائل إنَّ الله تعالى بذاته في كل مكان أو أنه مختلط بالخلق، وهو سبحانه قد «وَسَعَ كُرْسِيَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ» [البقرة: ٢٥٥] «وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبَضَتْهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَّاتٍ بِيَمِينِهِ» [الزمر: ٦٧]

خامساً: هذه المعية لا تناقض ما ثبت لله تعالى من علوه على خلقه واستوانه على عرشه:

فإن الله تعالى قد ثبت له العلو المطلق علو الذّات وعلو الصفة قال الله تعالى: «وَهُوَ الْعَلِيُّ الْغَفِيلُ» [البقرة: ٢٥٥] وقال تعالى: «سَيِّدُ أَنْوَارِكُ الأَعْلَى» [١١] (الأعلى: ١) وقال تعالى: «وَلِلَّهِ الْمَثْلُ أَعْلَى وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ» [النحل: ٦٠].

وقد تضافرت الأدلة من الكتاب والسنّة والإجماع والعقل والفطرة على علو الله تعالى:

أما أدلة الكتاب والسنّة: فلا تكاد تحصر: مثل قوله تعالى: «فَالْحُكْمُ لِلَّهِ الْأَكْبَرِ» [غافر: ١٢] قوله تعالى: «وَهُوَ الْفَاعِلُ فَوْقَ عِبَادِهِ» [الأنعام: ١٨] قوله: «إِنَّمَا أَيْمَنُكُمْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرِسِّلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا» [الملك: ١٧] قوله: «شَرِيعَةُ النَّبِيِّكُمْ وَالرُّوحُ إِلَيْهِمْ» [المعارج: ٤] قوله: «فَلَمْ نَزَّلْنَا رُوحَ الْقَدِيسِ مِنْ رَبِّكُمْ» [النحل: ١٠٢] إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة.

ومثل قوله ﷺ: «الَا تَأْمُنُونِي وَأَنَا أَمِينٌ مِّنْ فِي السَّمَاءِ»<sup>(١)</sup>.

(١) قد تقدم تخرّجه.

وقوله: «والعرشُ فوقَ الماءِ واللهُ فوقَ العرشِ»<sup>(١)</sup> وقوله: «وَلَا يَصْعُدُ إِلَى اللهِ إِلَّا طَيْبٌ»<sup>(٢)</sup> ومثل إشارته إلى السماء يوم عرفة يقول: «اللَّهُمَّ أَشْهِدُ»<sup>(٣)</sup> يعني على الصحابة حين أقروا أنه بلغ.

ومثل إقراره الجاربة حين سألها: «أَينَ اللَّهُ؟» قال: في السماء: قال: «اعْتَقْهَا فَإِنَّهَا مُؤْمِنَةٌ»<sup>(٤)</sup> إلى غير ذلك من الأحاديث الكثيرة.

وأما الإجماع: فقد نقل إجماع السلف على علو الله تعالى غير واحد من أهل العلم.

وأما دلالة العقل: على علو الله تعالى فلان العلو صفة كمال والسفول صفة نقص، والله تعالى موصوف بالكمال مُنْزَه عن النقص.

وأما دلالة الفطرة: على علو الله تعالى فإنه ما من داع يدعوريه إلّا وجد من قلبه ضرورة بالاتجاه إلى العلو من غير دراسة كتاب ولا تعلم معلم.

وهذا العلو ثابت لله تعالى بهذه الأدلة القطعية لا يُنافض حقيقة المعية وذلك من وجوه:

الأول: أن الله تعالى جمع بينهما لنفسه في كتابه المبين المنزه عن التناقض ولو كانوا مُتَنَاقِضَيْنَ لم يجمع القرآن بينهما.

(١) رواه الطبراني في الكبير (٢٠٢/٩) وقال في المجمع (٩١/١): رجاله رجال الصحيح اهـ.

ورواه أيضًا البيهقي في الأسماء والصفات ص ٥٠٧ والدارمي في رده على المربي ص ٩٠، واللالكاني (٣٩٥/٣)، وأبو الشيف في العظمة ص ١٠٧، وابن عبد البر في التمهيد (١٣٩/٧)، وابن خزيمة في التوحيد (٢٤٣/١)، وابن قدامة في العلو ص ١٥٢، والذهبي في مختصر العلو ص ١٠٣ وقال الألباني: إسناده صحيح اهـ.

(٢) هو جزء من حديث أبي هريرة طَهِيْر قال: قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ تَصَدَّقَ بِعَدْلٍ ثَمَرَهُ مِنْ كَسْبٍ طَيْبٍ، وَلَا يَصْعُدُ إِلَى اللهِ إِلَّا طَيْبًا . . . . .» الحديث وقد تقدم.

(٣) تقدم تخريرجه.

(٤) تقدم تخريرجه.

وبسبحانك اللهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت استغفرك وأتوب إليك وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

وكل شيء في كتاب الله تعالى نُطْئُ فيه التَّعَارُضُ فيما يبَدُّو لِكَ فَأَعْدَدَ النَّظَرُ فِيهِ مَرَةً بَعْدَ أُخْرَى حَتَّى يَتَبَيَّنَ لِكَ . قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : «أَفَلَا يَذَّهَرُونَ الْقُرْبَاءِ إِنَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِنِي لَوْجَدُوا فِيهِ أَخْتِلَافًا كَثِيرًا» [٨٢] [ النساء : ٨٢ ] .

الوجه الثاني: أن اجتماع المعية والعلو ممكناً في حق المخلوق فإنه يقال: ما زلنا نسير والقمر معنا . ولا يُعَدُ ذلك تناقضًا . ومن المعلوم أن السائرين في الأرض والقمر في السماء فإذا كان هذا ممكناً في حق المخلوق بما بالك بالخالق المحيط بكل شيء .

قال الشيخ محمد خليل الهراس ص(١١٥) في شرحه العقيدة الواسطية عند قول المؤلف: (بل القمر آية من آيات الله تعالى من أصغر مخلوقاته وهو مع المسافر وغير المسافر أينما كان) قال: (وضرب لذلك مثلاً بالقمر الذي هو موضوع في السماء وهو مع المسافر وغيره أينما كان . قال: فإذا جاز هذا في القمر وهو من أصغر مخلوقات الله تعالى أفلًا يجوز بالنسبة إلى اللطيف الخبير الذي أحاط بعباده علماً وقدرة والذي هو شهيد مطلع عليهم يسمعهم ويراهم ويعلم سرهم ونجواهم بل العالم كله سمواته وأرضه من العرش إلى الفرش بين يديه كأنه بُندقة في يد أحدنا أفلًا يجوز لمن هذا شأنه أن يقال إنه مع خلقه مع كونه عالياً عليهم بائناً منهم فوق عرشه) اهـ.

الوجه الثالث: أن اجتماع العلو والمعية لو فُرِضَ أَنَّهُ مُمْتَنِعٌ في حق المخلوق لم يلزم أن يكون ممتنعاً في حق الخالق فإن الله لا يماثله شيء من خلقه: «لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ» [الشورى: ١١]

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية ص(١١٦) ط ثلاثة من شرح الهراس: (وما ذُكر في الكتاب والسنة من قُرْبِهِ وَمَعِيَّتِهِ لا يُنافي ما ذُكر من علوه وفوقيته فإنه سبحانه ليس كمثله شيء في جميع نعمته وهو على في دُنُوهِ قرِيبٌ في علوه) اهـ.

وخلاصة القول في هذا الموضوع كما يلي :

١ - أن معية الله تعالى لخلقها ثابتة بالكتاب والسنة وإجماع السلف .

- ٢ - أنها حقٌّ على حقيقتها على ما يليق بالله تعالى من غير أن تُشبه مَعِيَةَ الْمَخْلوقِ لِلْمَخْلوقِ.
- ٣ - أنها تقتضي إحاطة الله بالخلق علماً وقدرة وسمعاً وبصراً وسلطاناً وتَدَبِّرَاً وغير ذلك من معانٍ ربوبيٍّ إن كانت المعية عامَّةً وتقتضي مع ذلك نصراً وتأييداً وتوفيقاً وتسديداً إن كانت خاصَّةً.
- ٤ - أنها لا تقتضي أن يكون الله تعالى مُخْتَلطاً بالخلق أو حالاً في أمكثهم ولا تدلُّ على ذلك بوجه من الوجوه.
- ٥ - إذا تدبرنا ما سبق علمنا أنه لا منافاة بين كون الله مع خلقه حقيقة وكونه في السماء على عرشه حقيقة. سُبْحَانَهُ وَبِحَمْدِهِ لَا نُحْصِي ثَنَاءً عَلَيْهِ هُوَ كَمَا أَنْتَ عَلَى نَفْسِهِ وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى عَبْدِهِ وَرَسُولِهِ مُحَمَّدٌ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ.

حرَرَةُ الْفَقِيرِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى:

مُحَمَّدُ الصَّالِحُ الْمُتَّهِمُ  
١٤٠٣/١١/٢٧

## مراجع الكتاب

### كتب العقيدة:

- ١ - أسماء الله وصفاته في معتقد أهل السنة والجماعة، الدكتور عمر سليمان الأشقر، دار الفتاوى، عمان.
- ٢ - مفتاح دار السعادة، شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر ابن القيم الجوزية، دار ابن عفان.
- ٣ - الفتوى الحموية الكبرى، لشيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، تحقيق: حمد بن عبد المحسن التويجري، طبعة دار الصميدي.
- ٤ - شرح العقيدة الواسطية، محمد خليل هراس، مع تعليق: الشيخ إسماعيل الأنصاري.
- ٥ - التحفة المحمدية شرح الرسالة التدميرية، للشيخ فالح بن مهدي آل مهدي، مع تعليق: الشيخ عبد الرحمن بن صالح الحمود، مكتبة الحرمين الرياض.
- ٦ - العذر بالجهل عقيدة السلف، لشريف محمد فؤاد هزاع، مكتبة ابن تيمية، القاهرة.
- ٧ - قواعد وضوابط التكفير والعذر بالجهل، بقلم: المهندس خالد فوزي عبد الحميد، مكتبة لينة دمنهور.
- ٨ - العذر بالجهل تحت المجهر الشرعي، لأبي يوسف مدحت بن حسن آل فراج مع تقديم عبد الله بن عبد الرحمن الجبرين، دار الكتاب والستة كراتشي.
- ٩ - كتاب العظمة، للإمام الحافظ أبي محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان المعروف بأبي الشيخ الأصبهاني تحقيق: محمد فارس، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٠ - جنابية التأويل الفاسد على العقيدة الإسلامية، للدكتور محمد أحمد نوح، دار ابن عفان.
- ١١ - كتاب التوحيد وإثبات صفات الرب ﷺ، الحافظ الإمام أبي بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة تحقيق: عبد العزيز إبراهيم الشهوانى، مكتبة الرشد الرياض.
- ١٢ - كتاب التوحيد وإثبات صفات الرب ﷺ، ومع تعليق: محمد خليل هراس، دار الكتب بيروت.

- ١٣ - الإبانة عن أصول الديانة، للإمام أبي الحسن الأشعري، دار الكتاب الأشعري.
- ١٤ - تبيين كذب المفترى فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، لأبي القاسم علي بن حسن بن هبة الله بن عساكر الدمشقي مؤرخ الشام، دار الكتاب العربي.
- ١٥ - إثبات صفة العلو، للإمام موفق الدين أبي محمد عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي، تحقيق: د. أحمد بن عطية علي العامدي، مؤسسة علوم القرآن، بيروت مكتبة العلوم والحكم العدينية المنورة.
- ١٦ - عقيدة السلف وأصحاب الحديث أو الرسالة في اعتقاد أهل السنة وأصحاب الحديث والأنمة، لأبي عثمان إسماعيل بن عبد الرحمن الصابوني تحقيق: د. ناصر بن عبد الرحمن بن محمد الجديع، دار العاصمة للنشر.
- ١٧ - شرح لمعة الاعتقاد لموفق الدين عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي، بقلم: الشيخ محمد بن صالح العثيمين، دار ابن القيم للنشر، الدمام.
- ١٨ - منهاج ابن تيمية في مسألة التكفير، للدكتور عبد المجيد بن سالم بن عبد الله المشعري، مكتبة أضواء السلف، الرياض.
- ١٩ - شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، للإمام العالم الحافظ أبي القاسم هبة الله بن الحسن منصور الطبرى اللاذقى تحقيق: د. أحمد سعد حمدان، دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض.
- ٢٠ - الكواشف الجلية عن معانى الواسطية، عبد العزيز محمد السلمان، الطبعة التاسعة عشرة.
- ٢١ - العلو للعلى الغفار في إيضاح صحيح الأخبار، للحافظ شمس الدين، محمد بن أحمد بن عثمان الذهبى، واعتنى به: محمد أشرف بن عبد المقصود، مكتبة أضواء السلف.
- ٢٢ - مختصر العلو، للحافظ الذهبى، محمد ناصر الدين الألبانى، المكتب الإسلامي.
- ٢٣ - كتاب الصدقية لأبي العباس أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، مكتبة ابن تيمية.
- ٢٤ - شرح العقيدة الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي بترتيب وتقريب: خالد فوزي عبد الحميد حمزة، دار التربية والترااث مكة المكرمة ومكتبة الضياء جدة.
- ٢٥ - إتمام المنة بشرح اعتقاد أهل السنة، للدكتور إبراهيم بن محمد البريكان، دار السنة.
- ٢٦ - شرح السنوسية الكبرى المسماى عدمة أهل التوفيق والتسديد للإمام أبي عبد الله السنوسى، للدكتور عبد الفتاح عبد الله برقة، دار القلم، الكويت.
- ٢٧ - دفع شبه التشبيه بأكف التنزية، الإمام الحافظ أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزي تحقيق: حسن سقاف، دار الإمام التوسي، عمانالأردن.

- ٢٨ - شرح المواقف، للمحقق: السيد شريف علي بن محمد الجرجاني مع حاشية السالكوتى والحلبي، منشورات شريف الرضى.
- ٢٩ - الحكمة والتعليل في أفعال الله تعالى، د. محمد ربيع هادي المدخلى مكتبة لينة دمنهور، للنشر والتوزيع.
- ٣٠ - الأجوية المرضية لنقريب التدميرية، لأبى مصعب بلال بن حبشي طبرى الجزائرى، الناشر، دار هجر للنشر والتوزيع، أنها.
- ٣١ - حاشية الباجورى على متن السنوسية فى العقيدة، للشيخ إبراهيم الباجورى، اعنى به: عبد السلام، دار بيروت.
- ٣٢ - فى علم الكلام دراسة فلسفية، للدكتور أحمد محمود صبحى، دار النهضة العربية، بيروت.
- ٣٣ - نشر الطوالع، للعلامة المرعushi الشهير بساجقلى زاده، مكتبة العلوم العربية.
- ٣٤ - تحفة المريد شرح جوهرة التوحيد، العلامة الشيخ إبراهيم الباجورى، دار الكتب العلمية بيروت.
- ٣٥ - الجوائز والصلة من جمع الأسامي والصفات، نور الحسن محمد صديق حسن خان الفتوحى، مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة.
- ٣٦ - شرح صغرى الصغرى فى علم التوحيد، لأبى عبد الله محمد بن يوسف السنوسى الحسنى، وبها مشة المواهب اللدنية فى شرح مقدمات السنوسية لأبى إسحاق إبراهيم الأندلسى، مكتبة الحلبي.
- ٣٧ - حاشية على شرح أم البراهين، لمحمد بن أحمد بن عرفة الدسوقي، مصطفى البابى الحلبي وأولاده بمصر.
- ٣٨ - حاشية الشيخ عبد الله بن حجازي الشرقاوى على شرح الإمام محمد بن منصور الهدى على أم البراهين المعروفة بالصغرى، شركة مطبعة مصطفى البابى الحلبي وأولاده بمصر.
- ٣٩ - حاشية محمد بن محمد الأمير على شرح عبد السلام بن إبراهيم المالكى لجوهرة التوحيد، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبي وأولاده.
- ٤٠ - شرح الخريدة فى علم التوحيد، للإمام أبي البركات سيدى أحمد الدردير، مع تعلیقات: حسين عبد الرحيم مکي، دار ومكتبة الهلال للطباعة والنشر، بيروت.
- ٤١ - شرح أم البراهين للشيخ أحمد بن عيسى الانصارى، في غایة الاختصار ونهاية الإيجاز، دار ومكتبة الهلال للطباعة والنشر، بيروت.
- ٤٢ - شرح الصاوي على جوهرة التوحيد، للعلامة الشيخ أحمد بن محمد المالكى الصاوي، دار الإخاء.
- ٤٣ - شرح الرسالة التدميرية، للشيخ محمد بن صالح بن عثيمين مخطوط.

- ٤٤ - عداء الماتريدية للعقيدة السلفية، الماتريدية و موقفهم من توحيد الأسماء والصفات، لشمس السلفي الأفغاني، رسالة ماجستير، مكتبة الصديق.
- ٤٥ - الحجة في بيان المحجة وشرح عقيدة أهل السنة، للإمام الحافظ قوام السنة أبي القاسم إسماعيل بن محمد الأصبهاني، تحقيق: محمد بن ربيع بن هادي عمير المدخلبي، دار الرأبة للنشر والتوزيع، الرياض.
- ٤٦ - الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، لشيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية تحقيق: د. على بن حسن التاشر، د. عبد العزيز إبراهيم العسكر، د. حمدان بن محمد الحمدان، دار العاصمة للنشر.
- ٤٧ - هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى، لشمس الدين محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية تحقيق: وتعليق: دكتور أحمد حجازي سقا، المكتبة القيمة للطباعة.
- ٤٨ - فتاوى العقيدة، للشيخ محمد بن صالح ابن عثيمين، مكتبة السنة.
- ٤٩ - شأن الدعاء، لأبي سليمان أحمد بن محمد الخطابي الحافظ، تحقيق: أحمد بن يوسف الدقاد، دار المامون للتراث دمشق، بيروت.
- ٥٠ - منهاج الاستدلال على مسائل الاعتقاد عند أهل السنة والجماعة، لعثمان بن على حسن، مكتبة الرشد، الرياض.
- ٥١ - موسوعة أهل السنة، لعبد الرحمن الدمشقي، دار المسلم للنشر والتوزيع، الرياض.
- ٥٢ - كتاب التمهيد لقواعد التوحيد، للإمام أبي المعين النسفي، تحقيق: حبيب الله حسن أحمد، دار الطباعة المحمدية ٣ درب الأتراك بالأزهر.
- ٥٣ - الماتريدية دراسة وتقويمًا، لأحمد بن عوض الله بن داخل اللهيبي العربي، دار العاصمة للنشر والتوزيع.
- ٥٤ - رسالة أهل الغفران، للإمام أبي الحسن الأشعري، تحقيق: عبد الله شاكر محمد الجنيدى، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، مؤسسة علوم القرآن وتحقيق: د. محمد السيد الجليند، دار اللواء للنشر والتوزيع.
- ٥٥ - المطالب العالية من العلم، للإمام فخر الدين الرازي، تحقيق: د. أحمد حجازي السقا، دار الكتاب العربي، بيروت.
- ٥٦ - منهاج السنة النبوية، لأبي العباس أحمد بن تيمية تحقيق: د. محمد رشاد سالم، مكتبة ابن تيمية، القاهرة.
- ٥٧ - التدمرية تحقيق الإثبات للأسماء والصفات، لأبي العباس شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، تحقيق: محمد بن عودة السعوى، مكتبة العيكان.
- ٥٨ - موقف ابن تيمية من الأشعار، للدكتور عبد الرحمن بن صالح الحمود، مكتبة الرشد، الرياض.

- ٥٩ - درء تعارض العقل والنقل، لأبي العباس أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية. تحقيق: د. محمد رشاد سالم، طبع على نفقه جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٦٠ - بيان تلبيس الجهمية، لشيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، مع تصحيح وتعليق وتكميل: محمد بن عبد الرحمن بن قاسم، مؤسسة القرطبة.
- ٦١ - مجموعة الرسائل والمسائل، للإمام تقى الدين أحمد بن تيمية، دار الكتب العلمية بيروت، لبنان.
- ٦٢ - شرح العقائد النسفية، للعلامة سعد الدين مسعود بن عمر بن عبد الله التفتازاني، تحقيق: د. أحمد حجازي السقا، مكتبة الكلبات الأزهرية، القاهرة.
- ٦٣ - المحاضرات السنوية في شرح العقيدة الواسطية لشيخ الإسلام ابن تيمية، للشيخ محمد بن صالح بن العثيمين، مع تعليقات: الشيخ عبد العزيز بن باز، تحقيق وتحريج: أبو محمد أشرف عبد المقصود بن عبد الرحيم، مكتبة الطبرية، الرياض.
- ٦٤ - مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، لابن قيم الجوزية راجعه وقدم له: طه عبد الرؤوف سعد، دار إحياء الكتب العربية، فيصل عيسى البابي الحلبي.
- ٦٥ - الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن الشيخ صالح أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية، تحقيق: د. علي بن محمد الدخيل الله، دار العاصمة، الرياض.
- ٦٦ - بدائع الفوائد، للشيخ محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، دار الكتاب العربي، بيروت.
- ٦٧ - القواعد الكلية للأسماء والصفات، الدكتور إبراهيم بن محمد بن عبد الله البريكان، دار الهجرة للنشر والتوزيع، الرياض.
- ٦٨ - معتقد أهل السنة والجماعة في أسماء الله الحسنى، د. محمد بن خليفة التميمي دار إيلاف الدولية للنشر، الكويت.
- ٦٩ - المواقف في علم الكلام لغوص الله والدين القاضي عبد الرحمن بن أحمد الإيجي، عالم الكتب، بيروت.
- ٧٠ - كتاب المسامرة في شرح المسايير، للكمال بن أبي شريف، مع حاشية: زين الدين قاسم على المسايير، الطبعة الثانية، مطبعة السعادة بجوار محافظة مصر.
- ٧١ - النبراس في شرح عقائد النسفى، للعلامة محمد عبد العزيز الفرهاري، مكتبة تهانوي ديويند سهارنور، الهند.

- ٧٢ - شرح المقاصد، للعلامة مسعود بن عمر عبد الله سعد الدين التفتازاني،  
تحقيق: د. عبد الرحمن عميرة، عالم الكتب، بيروت.
- ٧٣ - كتاب أصول الدين، للإمام أبي منصور عبد القاهر بن طاهر التميمي  
البغدادي، دار المدينة للطباعة والنشر، بيروت.
- ٧٤ - شرح كتاب الفقه الأكبر، للإمام الملا علي القاري الحنفي، تحقيق: على  
محمد دندل، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٧٥ - قديمي كتب خانة آرام باغ، كراتشي، باكستان.
- ٧٦ - الصحائف الإلهية، لشمس الدين السمرقندى تحقيق: د. أحمد عبد الرحمن  
شريف، مكتبة الفلاح، الكويت.
- ٧٧ - كتاب التوحيد، للإمام أبي منصور محمد بن محمد بن محمود الماتريدي  
السمرقندى، تحقيق: الدكتور فتح الله خليف دار الشرق، بيروت.
- ٧٨ - لواム الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية، للعلامة الشيخ محمد بن أحمد  
السفارينى، المكتب الإسلامي، بيروت، مكتبة أسامة، الرياض.
- ٧٩ - تمهيد الأولئ وتلخيص الدلائل، للقاضى أبي بكر محمد بن الطيب الباقلانى،  
تحقيق: الشيخ عماد الدين أحمد خير، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت.
- ٨٠ - كتاب نهاية الإقدام في علم الكلام، الإمام عبد الكريم الشهستاني تصحيح  
فرديجوم، مكتبة الثقافة الدينية.
- ٨١ - الملل والنحل، لأبي الفتح محمد بن عبد الكريم بن أبي بكر بن أحمد  
الشهستاني، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت.
- ٨٢ - كتاب الإرشاد إلى موقع الأدلة في أصول الاعتقاد، لإمام الحرمين أبي  
المغالي عبد الملك الجوني، تحقيق: أسعد تيميم، مؤسسة الكتب الثقافية.
- ٨٣ - مذاهب الإسلاميين، الدكتور عبد الرحمن بدوى، دار العلم للملايين.
- ٨٤ - بصرة الأدلة في أصول الدين لأبي المعين ميمون بن محمد النسفي، تحقيق:  
كلود سلامه المعهد العلمي الفرنسي للدراسات العربية بدمشق.
- ٨٥ - المحيط بالتكليف للقاضى عبد الجبار بن أحمد، تحقيق: عمر السيد عزمي  
مراجعة دكتور أحمد فؤاد الأهوانى، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والنشر،  
الدار المصرية للتأليف.
- ٨٦ - أسماء الله الحسنى، للإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر الزرعى ابن القيم  
الجوزية تحقيق: يوسف على بدبوى، أيمن عبد الرزاق الشوا، دار ابن كثير  
دمشق، بيروت، دار الكلم الطيب، دمشق، بيروت.
- ٨٧ - معالم التوحيد، د. مروان إبراهيم القىسى، المكتب الإسلامي، بيروت.
- ٨٨ - الدعاء ومتزلته من العقيدة الإسلامية، لأبي عبد الرحمن بن جيلان بن خضر  
العروسي، مكتبة الرشد، الرياض، شركة الرياض للنشر.

- ٨٩ - شرح الأصول الخمسة، للقاضي عبد الجبار بن أحمد، تحقيق: د. عبد الكريم عثمان مكتبة وهبة القاهرة.
- ٩٠ - نشأة الأشعرية وتطورها، جلال محمد عبد الحميد موسى، دار الكتاب اللبناني، القاهرة.
- ٩١ - علو الله على خلقه، دكتور موسى بن سليمان الدويش، مكتبة العلوم والحكم بيروت.
- ٩٢ - شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر، للإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب الزرعي المعروف بابن قيم الجوزية دار الكتاب العربي.
- ٩٣ - مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، للإمام ابن قيم الجوزية تحقيق: محمد حامد الفقي، دار الكتاب العربي بيروت.
- ٩٤ - القول المفيد على كتاب التوحيد، شرح الشيخ محمد بن صالح بن عثيمين، ترتيب وتخرير: د. سليمان بن عبد الله بن حمود أبا الخيل د. خالد بن علي بن محمد الشبيق، دار العاصمة للنشر والتوزيع.
- ٩٥ - منهاج ابن حجر العسقلاني في المقيدة، لمحمد إسحاق كندو مكتبة الرشد.
- ٩٦ - منهاج أهل السنة والجماعة ومنهاج الأشاعرة في توحيد الله تعالى، لخالد بن عبد اللطيف بن محمد نور، مكتبة الغرباء الأثرية، المدينة المنورة.
- ٩٧ - الكافية الشافية في الانتصار لفرقة الناجية (القصيدة التونية)، للإمام ابن قيم الجوزية، عني بها: عبد الله بن محمد العمير، دار ابن خزيمة.
- ٩٨ - شرح قصيدة التونية، للدكتور محمد خليل هراس، مكتبة ابن تيمية القاهرة.
- ٩٩ - شرح قصيدة الإمام ابن قيم، لأحمد بن إبراهيم بن عيسى، تحقيق: زهير الشاويش، المكتب الإسلامي.
- ١٠٠ - المتجر الرابع في ثواب العمل الصالح، للإمام الحافظ عبد المؤمن بن خلف الدمياطي تحرير أيمن بن عارف الدمشقي، مكتبة التراث الإسلامي، القاهرة.
- ١٠١ - إثمار الحق على الخلق في رد الخلافات إلى مذهب الحق من أصول التوحيد، لأبي عبد الله محمد بن المرتضى البهائى الشهير بابن الوزير، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
- ١٠٢ - إزالة الأستار عن الجواب المختار لهداية المختار، لمحمد بن صالح العثيمين.
- ١٠٣ - موقف المتكلمين من الاستدلال بنصوص الكتاب والسنّة، لسليمان بن صالح بن عبد العزيز الفصن، دار العاصمة للنشر والتوزيع.
- ١٠٤ - كتاب القول الصحيحة الواضحة الجلية عن السلف الصالح في معنى المعيية الإلهية، لعلي بن عبد الله الحواس، الطبعة الثانية.
- ١٠٥ - إثبات علو الله وبمايته لخلقه، حمود بن عبد الله بن حمود التويجري، مكتبة المعارف، الرياض.

- ١٠٦ - الأربعين في صفات رب العالمين، لمحمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: عبد القادر بن محمد عطا صوفي، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة.

١٠٧ - (أ) كتاب العرش وما روي فيه، للحافظ محمد بن عثمان بن أبي شيبة، تحقيق: أبو عبد الله محمد بن حمد الحمود، مكتبة السنة، القاهرة.

(ب) وتحقيق: د. محمد بن خليفة التميمي، مكتبة الرشد، الرياض.

١٠٨ - الدرر السننية في الأجوية النجدية، جمع الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم النجدي، الطبعة الخامسة.

١٠٩ - اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية، لابن قيم الجوزية الدمشقي، دار الكتاب العلمية، بيروت، لبنان.

١١٠ - كتاب الشريعة، للإمام المحدث أبي بكر محمد بن الحسين الأجري، تحقيق: د. عبد الله بن عمر بن سليمان الديجي، دار الوطن، الرياض.

١١١ - التكيل بما في تأثيث الكوثري من الأباطيل، للعلامة الشيخ عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني، تحقيق: وتعليق: محمد ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف، الرياض.

١١٢ - السنة، للإمام أبي بكر أحمد بن عمرو بن أبي عاصم، تحقيق: د. باسم بن فيصل الجوابرة، دار الصميدي.

١١٣ - شرح العقيدة الواسطية، للدكتور صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان، مكتبة المعارف، الرياض.

١١٤ - الروضة الندية في شرح العقيدة الواسطية لزيد بن عبد العزيز بن فياض، دار الوطن، الرياض.

١١٥ - الأسئلة والأجوبة الأصولية على العقيدة الواسطية، لعبد العزيز محمد السلمان، الطبعة الخامسة، ١٣٩٥هـ.

١١٦ - التبيهات السننية على العقيدة الواسطية، للشيخ عبد العزيز الناصر الرشيد، دار الرشيد للنشر والتوزيع.

١١٧ - صفات الله تعالى الواردة في الكتاب والسنة لعلوي بن عبد القادر السقاف، دار الهجرة للنشر والتوزيع.

١١٨ - تقريب التدمرية، لمحمد بن صالح بن عثيمين، دار الوطن للنشر.

١١٩ - (أ) رد الإمام الدارمي عثمان بن سعيد على البشر المريسي، مع تعليقات: محمد حامد الفقي، دار الكتب العلمية.

(ب) تحقيق: د. رشيد بن حسن الألجمي، مكتبة الرشد الرياض، وشركة الرياض للنشر.

- ١٢٠ - الردود والتعقيبات على ما وقع الإمام النووي في شرح صحيح مسلم من التأويل في الصفات وغيرها من المسائل المهمات، لأبي عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، دار الهجرة، الرياض.
- ١٢١ - العذر بالجهل والرد على بدعة التكفير، لأحمد فريد، مكتبة النوعية الإسلامية لإنجاح التراث الإسلامي.
- ١٢٢ - الفتوى الحموية الكبرى لشيخ الإسلام ابن تيمية، دار الكتب العلمية.
- ١٢٣ - الفتوى الحموية الكبرى، تحقيق: شريف محمد فؤاد صالح هزاع، دار فجر للتراث.
- ١٢٤ - نسبة كتاب الإبانة جمیعه إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، لوهبی سليمان غاوجی، دار ابن حزم.
- ١٢٥ - فتاوى ورسائل للشيخ محمد بن إبراهيم بن عبد اللطيف آل الشيخ سنة ١٣٩٩، جمع وترتيب وتحقيق: محمد بن عبد الرحمن بن قاسم، المطبعة الحكومية بمكة المكرمة.
- ١٢٦ - التعليقات الزكية على العقيدة الواسطية، لعبد الله بن عبد الرحمن الجبرين، بعنایة: أبو أنس على بن حسين أبو لوز، دار الوطن للنشر، الرياض.
- ١٢٧ - الرد على النصارى، لأبي البقاء صالح بن الحسين الجعفري، تحقيق: د. محمد محمد حسانين، مكتبة المدارس دوحة، قطر.
- ١٢٨ - المقصد الأسمى في شرح أسماء الله الحسنى لأبي حامد الغزالى، تحقيق: محمد عثمان الخشت، مكتبة القرآن.
- ١٢٩ - أقاويل الثقات في تأويل الأسماء والصفات والأيات المحكمات والمتشبهات، للإمام زين الدين مرعي بن يوسف الكرمي، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة.
- ١٣٠ - جزء فيه طرق حديث إن الله تسبعة وتسعين اسمًا، لأبي نعيم الأصبهاني، تحقيق: مشهور بن حسن بن سلمان، مكتبة الغرباء الأثرية، المدينة المنورة.
- ١٣١ - الكفر الذي يعذر صاحبه بالجهل وحكم من يكفر غيره من المسلمين، للشيخ عبد الله بن عبد الرحمن بن أبابطين، مكتبة السلام العالمية.
- ١٣٢ - ابن تيمية السلفي نقده لمسالك المتكلمين والفلسفة في الإلحاديات، للشيخ محمد خليل هراس، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٣٣ - دراسات منهجية في العقيدة السلفية، لسليم الهلالي.
- ١٣٤ - الحكم الشرعي في بحث أسماء الله وصفاته لهشام البدراني، دار البارق، الأردن عمان.
- ١٣٥ - توضیح مقاصد المصطلحات العلمیة في الرسالۃ التدمیریة، د. محمد عبد الرحمن الخمیس، دار الصمیعی للنشر والتوزیع.

- ١٣٦ - صيانة الإنسان عن وسوسة الشيخ دحلان، للعلامة محمد بشير السهسواني الهندي، الطبعة الرابعة سنة ١٤١٠هـ، مكتبة ابن تيمية القاهرة، مكتبة العلم بجدة.

١٣٧ - مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا، المؤسسة الإسلامية للطباعة والصحافة، بيروت.

١٣٨ - البيهقي وموقفه من الإلهيات الدكتور أحمد عطيه بن علي الغامدي مكتبة ابن تيمية، الطبعة الرابعة.

١٣٩ - الرد على من أنكر الحرف والصوت، لأبي نصر عبد الله بن سعيد بن حاتم السجزي تحقيق: محمد باكريم باعبد الله دار الرأية، الطبعة الأولى.

١٤٠ - العقيدة السلفية في كلام رب البرية، عبد الله بن يوسف الجديع الطبعة الأولى.

١٤١ - نقض قول من تبع الفلسفه في دعواهم أن الله لا داخل العالم ولا خارجه، د. محمد بن عبد الرحمن الخميس دار الصميحي الرياض، الطبعة الأولى.

١٤٢ - الرد على من يقول ألم حرف، للإمام الحافظ أبي القاسم عبد الرحمن بن محمد بن إسحاق بن منه الأصفهاني ٣٨٣ - ٤٧٠، تحقيق: عبد الله بن يوسف الجديع، دار العاصمة، الرياض، النشرة الأولى.

١٤٣ - مقالة التعطيل والجعد بن درهم، د. محمد بن خليفة التميمي، مكتبة أضواء السلف الرياض.

١٤٤ - القواعد الطيبات في الأسماء والصفات، ابن القيم، الشنقيطي، ابن عثيمين التعليق: أبو محمد أشرف، مكتبة أضواء السلف، الرياض، الطبعة الأولى.

١٤٥ - اشتقاد أسماء الله، أبي القاسم عبد الرحمن بن إسحاق الزجاجي، تحقيق: د. عبد الحسين المبارك، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية.

١٤٦ - شرح أسماء الله الحسني، الإمام فخر الدين الرازي، التعليق: والتقديم: طه عبد الرؤوف سعد، دار الكتاب العربي، بيروت، طبعة أولى.

١٤٧ - شرح أسماء الله الحسني، ابن منظور صاحب كتاب لسان العرب، تحقيق: دار الصحابة للتراث طنطا، طبعة أولى.

١٤٨ - منظومة في سر اسم الله الأعظم، الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليهما السلام، تفسير محمد بن محمد الغزالى (٤٥٠، ٥٠٥)، تحقيق: محمد عبد الرحيم الحكمة.

١٤٩ - إزالة الشبهات عن الآيات والأحاديث المتشابهات، شمس الدين محمد بن أحمد الأسعري، المشهور بابن اللبناني الدمشقي، تحقيق: د. فريد مصطفى سلمان، دار الطريق للنشر، الرياض، الطبعة الأولى.

- ١٥٠ - النصيحة في صفات الرب جل وعلا مع عقيدة الإمام عبد الله بن يوسف الجوزي (٤٣٨)، الشيخ أحمد بن إبراهيم الواسطي (٧١١)، الشافعى المعروف بابن شيخ الحزاميين، تحقيق: زهير الشاويش المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية.
- ١٥١ - منظومة أسماء الله الحسنى، بقلم: ابن الخطيب، منظومة سيدى أحمد الدردير، المطبعة المصرية ومكتبتها.
- ١٥٢ - تأويل الأحاديث الموهمة للتشبيه، الحافظ جلال الدين السيوطي (٨٤٩، ٩١)، تعليق: البيسونى ومصطفى إبراهيم السكرمي دار الشرق جدة.
- ١٥٣ - استحالة المعية بالذات وما يضاهيها من متشابه الصفات، الإمام الشيخ محمد الخضر الحلبي الشنقطي سنة ١٣٥٤ هـ دار البشير، عمانالأردن، طبعة أولى.
- ١٥٤ - تنبیهات على رسالة محمد عادل عزيزة في الصفات، عبد الرزاق بن عبد المحسن العباد البدر، دار الفتح الشارقة، طبعة أولى.
- ١٥٥ - تنبیهات هامة على ما كتبه الشيخ محمد علي الصابوني في صفات الله، عبد العزيز بن عبد الله بن باز، مكتبة المعارف، الرياض، طبعة جديدة.
- ١٥٦ - الصفات الالمية بين السلف والخلف، عبد الرحمن الوكيل، مؤسسة قرطبة.
- ١٥٧ - صفة الساق لله تعالى بين إثبات السلف وتعطيل الخلف، محمد موسى نصر، مكتبة الغرباء الأثرية، السعودية، المدينة المنورة.
- ١٥٨ - كتاب صفات الله عَجَلَ، صالح علي المستند، دار المدنى، جدة.
- ١٥٩ - علاقة صفات الله بذاته، د. راجح عبد الحميد الكردي، دار الفرقان، عمان، الأردن.
- ١٦٠ - علاقة الإثبات والتقويض لصفات رب العالمين، رضا بن لغسان معطي.
- ١٦١ - هذه عقيدة السلف والخلف في ذات الله تعالى وصفاته وأفعاله، ابن خليفة عليوي، مطبعة زيد بن ثابت، دمشق.
- ١٦٢ - المنهج القويم لتصحيح أفكار الفرق المختلفة، أبو عبد الله إبراهيم السعیدي، دار الاحتساب.
- ١٦٣ - الصفات الخبرية بين المثبتين والمؤولين، د. جابر زيد عيد السميري، الدار السودانية للكتب، الخرطوم.
- ١٦٤ - في رحاب أسماء الله الحسنى وصفاته العليا، محمد عجاج الخطيب، مؤسسة الرسالة.
- ١٦٥ - منظومة شهود الحق مع القول الحق، الشيخ عبد الرحمن بن أحمد الكمالى، و د. محمد رشاد محمد صالح إسماعيل زاده، دار الكتاب العربي.
- ١٦٦ - التفكير في الأسماء طريق العلماء، د. ضياء الدين الجمامس، دار الهجرة، بيروت.

- ١٦٧ - مع الله في صفاته وأسمائه، حسن أيوب دار القلم، الكويت، الطبعة الرابعة.
- ١٦٨ - شرح أسماء الله الحسنى، سعيد بن علي بن وهف القحطانى، مطبعة سفير، الرياض.
- ١٦٩ - الإنباء إلى ما ليس من أسماء الله، صالح بن عبد الله العصيمي، دار بن خزيمة.
- ١٧٠ - رحلة إلى أسماء الله الحسنى، عبد الواحد الحسيني، المختار الإسلامي، القاهرة.
- ١٧١ - موقف أهل الإحسان من صفات الرحمن، محمد صفت نور الدين، لجنة مشروع كافل اليتيم.
- ١٧٢ - التعليق الأسى على منظومة أسماء الله الحسنى، عبد الفتاح بن حسين ذاوى، المكتبة العلمية، مكة المكرمة.
- ١٧٣ - المنهج الأسى في شرح أسماء الله الحسنى، محمد الحمود النجدي، مكتبة الإمام الذهبي، الكويت، طبعة جديدة.
- ١٧٤ - كتاب الأسماء والصفات، الإمام أحمد بن حسين البهقى، تحقيق: عبد الله بن محمد الحاشدى، مكتبة السوادى للتوزيع.
- ١٧٥ - المفسرون بين التأويل والإثبات، محمد بن عبد الرحمن المغراوى، دار طيبة، الرياض.
- ١٧٦ - إيضاح الدليل في قطع حجج أهل التعطيل، ابن جماعة دار السلام، القاهرة.
- ١٧٧ - من عقيدة المسلمين في صفات رب العالمين، علي المصراتي، دار البيارق، الأردن.
- ١٧٨ - إثبات علو الله على خلقه، أسامة القصاص، دار الهجرة، السعودية.
- ١٧٩ - إبطال التأويلات، أبي يعلى، مكتبة الذهبي، الكويت.

#### كتب التفسير:

- ١ - تفسير السراج المنير، للإمام محمد الخطيب الشيريني، دار المعرفة، بيروت.
- ٢ - حاشية محبي الدين شيخ زادة على تفسير البيضاوى، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٣ - تفسير الكشاف، للإمام محمود بن عمر الزمخشري، دار الكتاب العربي.
- ٤ - فتح البيان في مقاصد القرآن، لأبي طيب صديق حسن خان القنوجي، دار إحياء التراث الإسلامي، دولة قطر.
- ٥ - تفسير القرآن العظيم، الإمام الحافظ عبد الرحمن بن محمد بن إدريس الرازي ابن أبي حاتم، تحقيق: أسعد محمد طيب، مكتبة نزار مصطفى الباز.

- ٦ - حاشية الشهاب المسمى عنابة القاضي وكفاية القاضي، للقاضي شهاب الدين  
أحمد بن محمد بن عمر الخفاجي على تفسير البيضاوي مع تخریج الشیخ  
عبد الرزاق المهدی، منشورات محمد علی بیضوں، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٧ - تفسیر النسفي (مدرك التنزیل وحقائق التأویل، لأبی البرکات عبد الله بن  
أحمد بن محمود النسفي)، تحقیق: یوسف علی بدیوی، دار الكلم الطیب،  
بیروت.
- ٨ - مجمع البیان فی تفسیر القرآن، لأبی الفضل بن الحسن الطبرسی،  
تحقیق: لجنة من العلماء والمحققین، مؤسسة الأعلمی للمطبوعات، بيروت.
- ٩ - تفسیر القاسی المسمی محسان التأویل، لمحمد جمال الدین القاسمی، دار  
الفکر، بيروت، مع تعليق: محمد فؤاد عبد الباقي، الطبعة الثانية.
- ١٠ - تفسیر التحریر والتذویر، للعلامة الشيخ محمد طاهر بن عاشور، الدار التونسية  
للتشریع.
- ١١ - الجامع لأحكام القرآن، لأبی عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي،  
دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ١٢ - تفسیر أبي السعود أو إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، أبو  
ال سعود بن محمد العمادي دار الفكر للطباعة.
- ١٣ - تفسیر الخازن المسمی لباب التأویل فی معانی التنزیل، لعلاء الدين علی بن  
محمد بن إبراهیم البغدادی الشهیر بالخازن، تصحیح: عبد السلام محمد  
علی، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٤ - تفسیر المظہری، لمولانا قاضی ثناء الله یانی یتی، مکتبۃ رشیدیہ کوئٹہ،  
پاکستان.
- ١٥ - تفسیر المراغی، لأحمد مصطفی المراغی، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ١٦ - الوسيط فی تفسیر القرآن المجید، لأبی المحسن علی بن أحمد الواحدی  
النيسابوري، تحقیق: الشیخ عادل أحمد عبد الموجود، الشیخ علی محمد  
معوض د. أحمد محمد صیرة، د. أحمد عبد الغنی الجمل د. عبد الرحمن  
عویس، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٧ - الدرر المصنون فی علوم الكتاب المكتنون، للإمام شهاب الدين أبی العباس بن  
یوسف بن إبراهیم المعروف بالسمین الحلبي، تحقیق: الشیخ علی محمد  
معوض، الشیخ عادل أحمد عبد الموجود، د. جاد مخلوف جاد، د. زکریا  
عبد المجید النوتی، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٨ - النکت والعيون تفسیر الماوردي، لأبی الحسن علی بن محمد بن حبیب  
الماوردي مع تعليقات: السيد بن عبد المقصود بن عبد الرحیم، مؤسسة  
الكتب الثقافية.

- ١٩ - تيسير الكريم الرحمن في تفسير الكلام المنان، العلامة الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي، دار المدنى، بجدة.
- ٢٠ - الفتوحات الإلهية بتوسيع تفسير الجلالين، الإمام سليمان بن عمر العجيلي الشهير بالجمل، ضبطه وخرج آياته: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢١ - تفسير البغوي المسمى بمعالم التنزيل، الإمام أبي محمد حسين بن مسعود الفراء البغوي، تحقيق: خالد عبد الرحمن العك مروان سواز، دار المعرفة، بيروت.
- ٢٢ - جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لأبي جعفر محمد بن جرير الطبرى، دار الفكر، بيروت.
- ٢٣ - زاد المسير في علم التفسير، الإمام أبي الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي المكتب الإسلامي.
- ٢٤ - عمدة التفسير عن الحافظ ابن كثير، اختصار وتحقيق: أحمد محمد شاكر.
- ٢٥ - الجوادر الحسان في تفسير القرآن، الإمام الشيخ سيد عبد الرحمن الشاعلي، تحقيق: أبو محمد الغماري الإدريسي الحسني، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢٦ - المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لأبي محمد عبد الحق بن عطية الأندلسى، تحقيق وتعليق: الرحالي الفاروق، عبد الله بن إبراهيم الانصاري السيد عبد العال السيد إبراهيم، محمد الشافعى صادق العنابى، طبع على نفقة الشيخ خليفة بن حمد أمير دولة قطر سابقاً.
- ٢٧ - أضواء البيان في إيضاح القرآن، لمحمد الأمين بن محمد المختار الحلبي الشنقيطي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة.
- ٢٨ - الدر المثور في تفسير المؤثر، للإمام جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢٩ - تفسير السمرقندى المسمى ببحر العلوم، لأبي الليث نصر بن محمد بن أحمد السمرقندى، تحقيق: الشيخ علي محمد معرض، الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الدكتور زكريا عبد المجيد النوتى، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٣٠ - التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، للإمام فخر الدين الرازى، دار الكتب العلمية.
- ٣١ - تفسير البحر المحيط، لمحمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسى، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد معرض، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٣٢ - روح المعانى في تفسير القرآن العظيم والسبع المثانى، لشهاب الدين أبي الفضل السيد محمود الألوسى، دار إحياء التراث العربى.

- ٣٣ - فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدرایة من علم التفسير، لمحمد بن علي بن محمد الشوكاني، تحقيق: سيد إبراهيم، دار الحديث، القاهرة.
- ٣٤ - صفة التفاسير لمحمد علي الصابوني، دار الفكر للطباعة.
- ٣٥ - كتاب التسهيل لعلوم التنزيل، الإمام أبي القاسم محمد بن أحمد بن جزئي الكلبي الغرناطي، تحقيق: محمد عبد المنعم اليونسي، إبراهيم عطوة عوض، أم القرى للطباعة والنشر، القاهرة، مصر.
- ٣٦ - تفسير القرآن العظيم، الحافظ عماد الدين أبي الفداء إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي، دار ومكتبة الهلال، بيروت.
- ٣٧ - مراح لبيد، التفسير المنير، للعلامة محمد نووي الجاوي طبع بمطبعة دار إحياء الكتب العربية.
- ٣٨ - القول المعتمد في تفسير قل هو الله أحد، لجمال الدين يوسف عبد الله الأرميوني الشافعي، تحقيق: محمد خير رمضان يوسف، دار ابن حزم، بيروت.
- ٣٩ - تفسير سورة الإخلاص، لشيخ الإسلام ابن تيمية، مع تعليق: د. عبد العلي عبد الحميد حامد، الدار السلفية بومباي، الهند.

### **علوم القرآن والقراءات:**

- ١ - الإتقان في علوم القرآن، لحافظ جلال الدين عبد الرحمن السيوطي، مع تعليق: د. مصطفى ديب البغا، دار ابن كثير، دمشق.
- ٢ - الأمثال في القرآن الكريم، د. محمد جابر الفياض، الدار العالمية للكتاب الإسلامي.
- ٣ - أمثال القرآن وصور من أدبه الرفيع، لعبد الرحمن حسن حبنكة الميداني، دار القلم، دمشق.
- ٤ - معاني القرآن، للإمام أبي الحسن سعيد بن مسعدة المجاشعي البلخي الأخشن الأوسط، تحقيق: د. فائز فارس، المطبعة العصرية، الكويت، طبعة أولى، ١٩٧٩.
- ٥ - معاني القرآن، للإمام أبي جعفر النحاجي، تحقيق: الشيخ محمد علي الصابوني، جامعة أم القرى، معهد البحوث العلمية ومركز إحياء التراث الإسلامي، مكة المكرمة.
- ٦ - مجمع بحار الأنوار في غرائب التنزيل ولطائف الأخبار، للعلامة محمد طاهر الصديقي الهندي الكجراتي، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة.
- ٧ - المفردات في غريب القرآن، لأبي القاسم الحسين بن محمدالمعروف بالراغب الأصفهاني، تحقيق: مركز البحوث والدراسات بمكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة.

- ٨ - البرهان في غريب القرآن، لحسن بن صالح بن عمر الحبشي، مكتبة وهبة عابدين، القاهرة، مصر.
- ٩ - نزهة القلوب في تفسير غريب القرآن العزيز، للإمام أبي بكر محمد بن عزيز السجستاني، تحقيق: د. يوسف عبد الرحمن المرعشبي، دار المعرفة، بيروت.
- ١٠ - البيان لبعض المباحث المتعلقة بالقرآن على طريق الإنقان، للإمام العلامة الشيخ طاهر الجزارى الدمشقى، بعنابة: عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية، بحلب.
- ١١ - الوجوه والنظائر لألفاظ كتاب الله العزيز، لأبي عبد الله الحسين بن محمد الدامغاني، جمهورية مصر العربية، وزارة الأوقاف، لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة، سنة ١٤١٢ هـ.
- ١٢ - عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ، للشيخ أحمد بن يوسف المعروف بالسمين الحلبي، تحقيق: د. محمد التونجي، عالم الكتب، بيروت.
- ١٣ - بصائر ذوي التميز في لطائف الكتاب العزيز، لمحمد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادى، المكتبة العلمية، بيروت، لبنان.
- ١٤ - الوصف المشتق في القرآن الكريم دراسة صرفية، للدكتور عبد الله بن حمد بن عبد الله الدايل، مكتبة التربية، الرياض.
- ١٥ - إعراب القرآن الكريم وبيانه، الأستاذ محبي الدين الدرويش اليمامة، دار ابن كثير.
- ١٦ - البيان في إعراب القرآن، لأبي البنا عبد الله بن حسين العكبرى، تحقيق: علي محمد البحاوى دار الجيل، بيروت.
- ١٧ - الفريد في إعراب القرآن المجيد، لحسين بن أبي العز الهمданى، تحقيق: محمد حسن النمر، دار الثقافة، الدوحة قطر.
- ١٨ - مشكل إعراب القرآن، لأبي محمد مكي بن أبي طالب القيسي، تحقيق: د. حاتم صالح الضامن، مؤسسة الرسالة.
- ١٩ - الفاصلة في القرآن، لمحمد الحسناوى، المكتب الإسلامي، دار عمار.
- ٢٠ - حاشية غيث النفع في القراءات السبع على سراج القارى المبتدىء، لولي الله سيدى على التووى الصفاقسى، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبى وأولاده، بمصر.
- ٢١ - المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، لأبي الفتاح عثمان بن جنى، تحقيق: علي النجدى ناصف، د. عبد الحليم النجار، د. عبد الفتاح إسماعيل شلبي، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، لجنة إحياء التراث الإسلامي القاهرة ١٣٨٦، بمصر.

- ٢٢ - النشر في القراءات العشر، للحافظ أبي الخير محمد بن محمد الدمشقي الشهير بابن الجزرى، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
- ٢٣ - إتحاف فضلاء البشر بالقراءات الأربع عشر المسمى بمنتهى الأمانى والمسرات في علوم القراءات، للعلامة الشيخ أحمد بن محمد البنا، تحقيق: د. شعبان محمد إسماعيل، عالم الكتب، مكتبة الكليات، الأزهرية.
- ٢٤ - الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججها، لأبي محمد مكي بن أبي طالب القيسي، تحقيق: د. محى الدين رمضان، مؤسسة الرسالة.
- ٢٥ - كتاب الموضع في وجوه القراءات وعللها، للإمام نصر بن علي بن محمد أبي عبد الله الشيرازي المعروف بابن أبي مريم، تحقيق: د. عمر حمدان الكبيسي، الجامعة الخيرية لتحفيظ القرآن الكريم بجدة، طبعة أولى، ١٤١٤هـ.
- ٢٦ - القراءات وعلل التحويين فيها المسمى علل القراءات، لأبي منصور محمد بن أحمد الأزهري، تحقيق: نوال بنت إبراهيم الحلوة، طبعة أولى، سنة ١٤١٢هـ.
- ٢٧ - الحجة في القراءات السبع، للإمام الحسين بن أحمد بن خالوية، تحقيق: د. عبد العال سالم مكرم، مؤسسة الرسالة.
- ٢٨ - المجاز في اللغة والقرآن الكريم بين الإجازة والمنع، للدكتور عبد العظيم المطعني، يطلب من مكتبة وهبة، القاهرة.
- ٢٩ - البرهان في علوم القرآن، للإمام بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت.

### علوم اللغة:

- ١ - قصد السبيل فيما في اللغة العربية من الدخيل، للعلامة محمد الأمين بن فضل الله المحبي، تحقيق: د. عثمان محمود الصيني، مكتبة التوبية، الرياض.
- ٢ - الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، لإسماعيل بن حماد الجوهرى، تحقيق: أحمد عبد الغفار عطار، دار العلم للملايين، بيروت.
- ٣ - تاج العروس من جواهر القاموس، لمحمد مرتضى الزبيدي، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت.
- ٤ - المحكم والمحيط الأعظم في اللغة، لعلي بن إسماعيل بن سيده، تحقيق: مصطفى السقا، د. مراد كامل، د. عبد الستار أحمد فراج، د. حسين نصار، معهد المخطوطات بجامعة الدول العربية، طبعة أولى، ١٣٧٧هـ.
- ٥ - المخصوص، لأبي الحسن علي بن إسماعيل النحوى اللغوى الأندلسى المعروف بابن سيده، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٦ - جمهرة اللغة، لابن دريد، لأبي بكر محمد بن الحسن بن دريد، تحقيق: د. رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت.

- ٧ - مجمل اللغة، لأبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا اللغوي، تحقيق: زهير عبد المحسن سلطان، مؤسسة الرسالة.
- ٨ - المحيط في اللغة، كافي الكفأة الصاحب إسماعيل بن عباد، تحقيق: الشيخ محمد حسن آل ياسين، عالم الكتب، بيروت.
- ٩ - القاموس المحيط، للعلامة مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، تحقيق: مكتب تحقيق: التراث في مؤسسة الرسالة، ودار الريان للتراث.
- ١٠ - التوقيف على مهامات التعريف، معجم لغوي مصطلحي، لمحمد عبد الرؤوف المناوي، تحقيق: محمد رضوان الداية، دار الفكر المعاصر، بيروت، دار الفكر، دمشق.
- ١١ - الكليات معجم في المصطلحات والفرق اللغوية، لأبي البقاء أبوبن موسى الحسيني الكفوبي، مع فهارس د. عدنان درويش، محمد المصري، مؤسسة الرسالة.
- ١٢ - موسوعة الحروف في اللغة العربية، إعداد: د. إميل بديع يعقوب، دار الجيل، بيروت.
- ١٣ - المزهر في علوم اللغة وأنواعها، للعلامة عبد الرحمن بن أبي بكر جلال الدين السيوطي، مع تعلقيات وشرح: محمد جاد المولى بك، محمد أبو الفضل إبراهيم، علي محمد البجاوي، المكتبة العصرية، بيروت.
- ١٤ - غريب الحديث، لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، مع فهرس نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٥ - النهاية في غريب الحديث والأثر، للإمام مجد الدين أبي السعادات المبارك بن الجوزي بن الأثير، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي، محمود محمد الطناхи، المكتبة الإسلامية.
- ١٦ - غريب الحديث، لأبي عبيد القاسم بن سلام الهمروي، دار الكتاب العربي، بيروت.
- ١٧ - المعجم المفصل في علوم اللغة، إعداد: د. محمد التونجي، الاستاذ راجي الأسمري، مراجعة: الدكتور إميل يعقوب، دار الكتب العلمية.
- ١٨ - الغرر المثلثة والدرر المثلثة، لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، تحقيق: د. سلمان إبراهيم بن محمد العيد، مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة.
- ١٩ - تهذيب اللغة، لأبي منصور محمد بن أحمد الأزهري، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والأنباء والنشر.
- ٢٠ - لسان العرب، للإمام العلامة ابن منظور، مع تعليق: مكتب تحقيق التراث، دار إحياء التراث العربي، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت.

- ٢١ - كتاب العين، لأبي عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي، تحقيق: د. مهدي المخزومي، د. إبراهيم السامرائي، وزارة الثقافة والإعلام الجمهورية العراقية، دار الرشيد للنشر.
- ٢٢ - معجم مقاييس اللغة، لأبي الحسين أحمد بن فارس بن ذكريا، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، مكتبة الإعلام الإسلامي، طهران.
- ٢٣ - الفائق في غريب الحديث لجبار الله محمود بن عمر الزمخشري، مع حاشية إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
- ٢٤ - الجنى الداني في حروف المعاني، للحسن بن قاسم المرادي، تحقيق: د. فخر الدين قباوة، الأستاذ محمد نديم فاضل، دار الكتب العربية.

### النحو:

- ١ - مغني الليب عن كتب الأعaries، الإمام ابن هشام الأنباري، تحقيق: محمد محبي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، بيروت.
- ٢ - مختصر مغني الليب عن كتب الأعaries، للشيخ محمد بن صالح بن عثيمين، بعنابة؛ فريد بن عبد العزيز الزامل السليم، مؤسسة آسام.
- ٣ - شرح المفصل، للعلامة موفق الدين يعيش بن علي بن يعيش، عالم الكتب، بيروت.
- ٤ - النحو الوافي مع ربطه بالأساليب الرفيعة والحياة اللغوية المتتجدة، عباس حسن، دار المعارف، بمصر، الطبعة الخامسة.
- ٥ - شرح الكافية الشافية، للعلامة جمال الدين أبي عبد الله محمد بن عبد الله بن مالك الطائي الجياني، تحقيق: د. عبد المنعم أحمد هريدي، دار المأمون للتراث.
- ٦ - شفاء العليل في إيضاح التسهيل، لأبي عبد الله محمد بن عيسى السليسي، تحقيق: د. الشريف عبد الله علي الحسيني البركاتي، دار الندوة، بيروت، المكتبة الفيصلية، مكة المكرمة.
- ٧ - شرح التسهيل، لجمال الدين محمد بن عبد الله بن عبد الله بن مالك الطائي الجياني، تحقيق: د. عبد الرحمن السيد، د. محمد بدوي المختارون (هجر للطباعة والنشر).
- ٨ - حاشية الصبان على شرح الأشموني على ألفية ابن مالك، دار إحياء الكتب العربية، مصر.
- ٩ - حاشية الدسوقي على مغني الليب، للعلامة الشيخ مصطفى محمد بن عرفة الدسوقي، مكتبة ومطبعة المشهر الحسين، القاهرة.
- ١٠ - حاشية العلامة أحمد بن أحمد السجاعي على شرح قطر الندى وبل الصدى، لابن هشام، مع حاشية: شمس الدين محمد الألباني، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر.

- ١١ - شرح أبيات مغني اللبيب، لعبد القادر بن عمر البغدادي، تحقيق: عبد العزيز رياح، أحمد يوسف دقاق، دار المأمون للتراث، دمشق.
- ١٢ - المفصل في صنعة الإعراب، لأبي القاسم محمد بن عمر الزمخشري، تبويب: د. علي بو ملحم، دار ومكتبة الهلال، بيروت.
- ١٣ - كشاف اصطلاحات الفنون، الشيخ العلامة محمد علي بن علي بن محمد التهانوي، مع حاشية: أحمد حسن سبع، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٤ - المعجم المفصل في النحو العربي، للدكتورة عزيزة فوال، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٥ - دليل السالك إلى ألفية ابن مالك، للشيخ عبد الله بن صالح الفوزان، دار المسلم للنشر، الرياض.
- ١٦ - فوائد النحو الوسمية شرح الدرة البتيمة، للأستاذ محمد علي حسين المالكي المكي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، سنة ١٣٤٦ هـ.

### الأدب:

- ١ - ربيع الأبرار ونصوص الأخبار، تصنيف: الإمام محمود بن عمر الزمخشري، تحقيق: د. سليم النعيمي.
- ٢ - العقد الفريد، للفقيه أحمد بن محمد عبد ربه الأندلسى، تحقيق: د. مفید محمد قمیحة، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٣ - المعجم المفصل في الأدب، إعداد: د. محمد التونجي، دار الكتب العربية.
- ٤ - حياة الحيوان الكبير، لكمال الدين محمد بن موسى الدميري، دار الألباب للطباعة والنشر.
- ٥ - الحيوان، لأبي عثمان عمرو بن بحر بن محبوب الملقب بالجاحظ، شرح وتحقيق: د. يحيى الشامي، دار ومكتبة الهلال بيروت.
- ٦ - أمالی ابن الشحری، (تألیف) هبة الله بن علي بن محمد بن حمزة الحسني العلوی، تحقيق: د. محمود الطناхи، مكتبة الخانجي للطبع والنشر والتوزیع.
- ٧ - سبط الالکی المحتوى على الالکی في شرح أمال القالی، لأبي عیید الکری، تحقيق: عبد العزيز الینمنی، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر سنة ١٣٥٤.
- ٨ - تاريخ الأدب العربي، لکارل بروکلمان، المترجم: د. محمود فهمی حجازی، الهيئة المصرية العامة للكتاب.
- ٩ - الشعر والشعراء، لابن قتيبة، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار الحديث، القاهرة.

- ١٠ - الدر اللوامع على هموم الهوامع شرح جمع الجوا مع، للشيخ أحمد بن محمد بن الأمين الشنقيطي، تحقيق: د. عبد العال سالم مكرم، دار البحوث العلمية، الكويت.
- ١١ - خزانة الأدب ولب ولباب لسان العرب، لعبد القادر بن عمر البغدادي، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، الناشر: مكتبة الخانجي للطبع والنشر والتوزيع.
- ١٢ - ميزان الذهب في صناعة شعر العرب، للسيد أحمد الهاشمي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٣ - شرح ديوان حماسة أبي تمام، لأبي العلاء المعري، تحقيق: د. حسين محمد نقشة، دار الغرب الإسلامي، بيروت.
- ١٤ - شرح كتاب الحماسة، لأبي القاسم زيد بن علي الفارسي، تحقيق: د. محمد عثمان علي الوزاعي، بيروت.
- ١٥ - شرح حماسة أبي تمام، للأعلام الشتمري د. علي المفضل حمودان، دار الفكر المعاصر، بيروت.
- ١٦ - شرح ديوان الحماسة، لأبي علي أحمد بن محمد بن الحسن المرزوقي، نشرة: أحمد أمين، عبد السلام هارون، دار الجيل، بيروت.
- ١٧ - نهاية الارب في فنون الأدب، لشهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب التوييري، وزارة الثقافة والإرشاد القوي، المؤسسة المصرية العامة.

#### البلاغة:

- ١ - معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، للدكتور أحمد مطلوب، مكتبة لبنان، ناشرون.
- ٢ - علم البيع، للدكتور عبد العزيز عتيق، دار النهضة العربية، بيروت.
- ٣ - رصف المباني في شرح حروف المعاني، للإمام أحمد بن عبد النور المالقي، تحقيق: د. أحمد محمد الخراط، دار القلم، دمشق.
- ٤ - حروف المعاني، لأبي القاسم عبد الرحمن بن إسحاق الزجاجي، تحقيق: د. علي توفيق الحمد، مؤسسة الرسالة، دار الأمل.
- ٥ - عقود الجمان في المعاني والبيان، لجلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، مع شرح: عبد الرحمن بن عيسى بن مرشد العمري المعروف بالمرشدي، مفتى الحرم المكي، شركة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، الطبعة الثانية، ١٣٧٤هـ.
- ٦ - التبيان في البيان، للإمام الطبيبي الحسين بن عبد الله بن محمد، شريف الدين الطبيبي، تحقيق: د. عبد الصبور حسين زمط، دار الجيل، بيروت.

- ٧ - كتاب المطول في شرح تلخيص المفتاح، للإمام سعد الدين مسعود التفتازاني الهروي، مع حاشية: المير سيد شريف.
- ٨ - البلاغة لحنفي ناصف.

### **المنطق والفلسفة:**

- ١ - المرشد السليم في المنطق الحديث والقديم، للدكتور عوض الله جاد حجازي، دار الطباعة المحمدية، الطبعة السادسة.
- ٢ - المنطق الواقفي، لحسن حسن حنبل، مطبعة الرسالة، الطبعة السادسة سنة ١٣٨٥هـ.
- ٣ - البصائر النصرية في علم المنطق، لإمام القاضي الزاهد زين الدين عمر بن سهلان الساوي، مع تعليقات وشرح: للإمام محمد عبده والدكتور رفيق العجم، دار الفكر اللبناني.
- ٤ - تحرير القواعد المنطقية، لقطب الدين محمود بن محمد الرازى، مطبعة مصطفى البابى الحلبي وأولاده، بمصر، الطبعة الثانية ١٣٦٧هـ.
- ٥ - المنهج الجديد في تعليم الفلسفة، الأستاذ محمد تقى مصباح اليزدي، ترجمة: محمد عبد المنعم الخافانى، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجامعة المدرسين بقم.
- ٦ - المثل النورية في فن الحكم، للشيخ محمد طاهر آل شبير الخاقاني، مع تعليق: الأستاذ محمد كاظم الخاقاني، دار أنوار الهدى.
- ٧ - مناهج البحث عند مفكري الإسلام واكتشاف المنهج العلمي في العالم الإسلامي، للدكتور علي سامي النشار، دار النهضة العربية، بيروت.
- ٨ - الفكر الفلسفى، للدكتور محمد عبد الستار نصار، جمال فضيح سيف النصر، وزارة التربية والتعليم دولة قطر، الصف الثالث الثانوى الأدبى.
- ٩ - مدخل إلى الفلسفة، د. إمام عبد الفتاح إمام، مؤسسة دار الكتب للطباعة والنشر، الكويت، الطبعة السادسة.
- ١٠ - المنطق المفيد، لمحمد عبد العزيز البهسي، لطلاب السنة الأولى من القسم الأدبي للمعاهد الأزهرية والبحوث الإسلامية، مكتبة الكليات الأزهرية، حسين محمد إيمانى وأخوه محمد.
- ١١ - المنطق، للشيخ محمد رضا المظفر، إشارات فيروز آبادى قم، الطبعة الحادى عشر ١٣٧٣هـ.
- ١٢ - حاشية على شرح السلم للمملوي، لأبي العرفان محمد بن علي الصبان، مع حاشية شرح السلم المنور: لأحمد المملوي، مطبعة مصطفى البابى الحلبي وأولاده بمصر، الطبعة الثانية ١٣٥٧هـ.

- ١٣ - حاشية شيخ الإسلام إبراهيم البارجوري على متن السلم، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، سنة ١٣٤٧هـ.
- ١٤ - معيار العلم في المتنطق، للإمام أبي حامد محمد الغزالى، مع شرح: أحمد شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٥ - شروح الشمسية مجموعة حواشى وتعليقات: القطب الرازي، الشريف الجرجانى، العلامة السیالکوتی، العلامة الدسوقي، جلال الدين الدواني، الشريینی، شیخ الجامع الأزهر، شركة شمس المشرق للخدمات الثقافية.
- ١٦ - ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة، للشيخ عبد الرحمن بن حسن حبنكة المیدانی، طبعة ثالثة، منقحة ومزيدة، دار العلم، دمشق.
- ١٧ - تهافت التهافت، لابن رشد مع تعليق: د. محمد العربي، دار الفكر اللبناني.
- ١٨ - تهافت الفلاسفة، للإمام أبي حامد محمد الغزالى، مع تعليق: د. جيرار جهامي، دار الفكر اللبناني.
- ١٩ - شرح السلم في المتنطق للأخضري، لعبد الرحيم فرج الجندي، دار القومية العربية للطباعة.
- ٢٠ - حاشية العطار على شرح الخبيصي، لأبي السعادات حسن بن محمد العطار، مع حاشية: علامة ابن سعيد، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركاه.
- ٢١ - حاشية العطار على إيساغوجي، للشيخ حسن العطار، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، طبعة سنة ١٣٤٧هـ.
- ٢٢ - التذھیب شرح عبید الله بن فضل الخبیصی على تهذیب المتنطق، مع حاشیة الدسوقي، ولأبی السعادات حسن بن محمد العطار، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، سنة ١٣٥٥هـ.
- ٢٣ - توضیح المتنطق، أسلئلة وأجوبة، تأليف: الشیخ سعید عبد الله المدلوح، مؤسسة المنار، طبعة سنة ١٤١٧هـ.
- ٢٤ - مذکرة من وضع فضیلۃ الشیخ محمد الأمین الشنقبطي (آداب البحث والمناظرة)، مکتبۃ ابن تیمیة، القاهرۃ، مکتبۃ العلم بجدة.
- ٢٥ - شرح المنظومة، للأستاذ الشهید مرتضی المطہری، المترجم: عبد الجبار الرفاعی، مؤسسة البعثة طهران.

### الفقه وأصوله:

- ١ - الممتع في شرح المقنع، زيد الدين المنجي التنوخي الحنبلي، تحقيق: د. عبد الملك بن عبد الله بن دهیش، دار حضر للطباعة، بيروت.
- ٢ - كتاب الهادى أو عمدة الحازم، لموفق الدين بن قدامة المقدسي الحنبلي، طبع على نفقة الشیخ علی بن عبد الله بن قاسم آل ثاني حاکم قطر.

- ٣ - المستوعب، لتنصير الدين محمد بن عبد الله السامری، تحقيق: مساعد بن قاسم الفالح، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الرياض.
- ٤ - المقنع في فقه الإمام أحمد بن حنبل، لشيخ الإسلام أبي محمد موفق الدين عبد الله بن قدامة المقدسي، طبع على نفقة الشيخ خليفة بن حمد آل ثاني أمير دولة قطر.
- ٥ - الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف، للإمام علاء الدين أبي الحسن علي بن سليمان بن أحمد المرداوي، تحقيق: أبي عبد الله محمد حسن محمد حسن إسماعيل الشافعي، منشورات: محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٦ - المغني، لموفق الدين بن قدامة المقدسي الحنبلي، تحقيق: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، د. عبد الفتاح محمود الحلول، هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، القاهرة.
- ٧ - الدر النقي في شرح ألفاظ الخرقى، لجمال الدين أبي المحاسن يوسف بن حسن عبد الهادى الحنبلى المعروف بابن المبرد، إعداد: د. رضوان مختار بن غريبة، دار المجتمع للنشر والتوزيع، جدة.
- ٨ - شرح الزركشى على مختصر الخرقى، للشيخ شمس الدين محمد بن عبد الله الزركشى الحنبلي، تحقيق: عبد الله بن عبد الرحمن الجبرين، طبع بشركة العيكان للطباعة والنشر، الرياض.
- ٩ - مطالب أولى النهى في شرح غاية المنتهى، للشيخ مصطفى السبوطي الرحيباني، مع حاشية: الفقيه العلامة الشيخ حسن الشطبي، طبع على نفقة الشيخ علي بن عبد الله آل ثاني، حاكم قطر، منشورات المكتب الإسلامي.
- ١٠ - المذهب الأحمد في مذهب الإمام أحمد: للشيخ يوسف بن عبد الرحمن بن علي بن محمد المعروف بابن الجوزي، طبع على نفقة الشيخ قاسم بن درويش فخرو، مطبعة (ق) بومباي، الهند، سنة ١٣٧٨هـ.
- ١١ - الشرح الصغير على أقرب المسالك إلى مذهب الإمام مالك، للعلامة أبي البركات أحمد بن محمد بن أحمد الدردير، تخريج أحاديث: للدكتور مصطفى كمال وصفى، دار المعارض.
- ١٢ - منح الجليل شرح على مختصر خليل، للشيخ محمد عليش، دار الفكر.
- ١٣ - المحتلى، للإمام أبي محمد على بن أحمد بن سعيد بن حزم، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار التراث، القاهرة.
- ١٤ - الغرر البهية، للإمام الشيخ زكريا بن محمد الانصارى، في شرح منظومة البهجة الوردية، مع تخريج الأحاديث: محمد عبد القادر عطا، ومع حاشية: الشيخ عبد الرحمن الشربini وابن قاسم العبادى، منشورات: محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت.

- ١٥ - شرح المحتاج مغني إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، للشيخ محمد الشريبي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ١٦ - الأنوار لأعمال الأبرار، للعلامة يوسف الأردبيلي، مع حاشيتين حاشية الكمشري، وحاشية الحاج إبراهيم، مؤسسة الحلبي وشركاه للنشر والتوزيع، القاهرة.
- ١٧ - حاشية أبي السعود المسماة بفتح الله المعين على شرح الكنز لملا مسكن، للعلامة السيد محمد أبي السعود المصري الحنفي.
- ١٨ - رد المختار على الدر المختار شرح تجوير الأنصار، للشيخ محمد أمين الشهير بابن عابدين، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد معرض، مكتبة دار الباز، عباس أحمد الباز، مكة المكرمة.
- ١٩ - الإختيار لتعليق المختار، للشيخ عبد الله بن محمود بن مودود الموصلي الحنفي، دار المعرفة، بيروت، لبنان.
- ٢٠ - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، للإمام علاء الدين أبي بكر بن مسعود الكاساني الحنفي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢١ - البناءة شرح الهدایة، لأبي محمد محمود بن أحمد العینی، دار الفکر، طبعة ثانية، سنة ١٤١١ھـ.
- ٢٢ - شرح فتح القدير على الهدایة، للإمام كمال الدين محمد بن عبد الواحد السيواسي المعروف بابن الهمام، مع تعليق: وتأريخ: الشيخ عبد الرزاق غالب المهدی، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢٣ - التعريفات، لشريف علي بن محمد الجرجاني مع الإضافات لمولانا المفتى محمد يوسف التأولوي، مكتبة فقيه الأمة ديويند، الهند.
- ٢٤ - كتاب التوازن، للشيخ عيسى بن علي الحسني العلمي، تحقيق: المجلس العلمي بفاس، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، المملكة المغربية، سنة ١٤٠٦ھـ.
- ٢٥ - الإشراف على مسائل الخلاف، للقاضي عبد الوهاب بن علي بن نصر المالكي، مطبعة الإرادة.
- ٢٦ - الشرح الممتع على زاد المستنقع، للشيخ محمد بن صالح بن عثيمين، بترتيب: د. سليمان بن عبد الله حمود أبو الخيل، د. خالد بن علي بن محمد المشيقح، مؤسسة آسام.
- ٢٧ - شرح الخرشي على مختصر خليل، لمحمد الخرشي المالكي، دار الفكر.
- ٢٨ - مجموع فتاوى ورسائل، للشيخ محمد بن صالح بن عثيمين، جمع: فهد بن ناصر بن إبراهيم السليمان، دار الثريا للنشر.
- ٢٩ - فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، جمع وترتيب: الشيخ أحمد بن عبد الرزاق الدویش، دار العاصمة للنشر والتوزيع، الرياض.

- ٣٠ - مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، مكتبة ابن تيمية، القاهرة.
- ٣١ - الأسئلة والأجوبة الفقهية المقرونة بالأدلة الشرعية، للشيخ عبد العزيز المحمد السلمان، الطعة الثانية عشر، سنة ١٤٠٢ هـ.

### أصول الفقه:

- ٣٢ - الرسالة، للإمام محمد بن إدريس الشافعي، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٣٣ - أثر الإجمال والبيان في الفقه الإسلامي، الدكتور محمد إبراهيم الحفناوي، دار الوفاء للطباعة والنشر.
- ٣٤ - بيان ما هو مجمل من مسائل الإجمال والمجمل، لعبد الله بن عمر بن محمد الأمين الشنقيطي، طبع بمعونة دار البخاري، نشر المدينة المنورة.
- ٣٥ - روضة الناظر في أصول الفقه، لموفق الدين عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي، تحقيق: د. عبد الكريم بن علي بن محمد النملة، مكتبة الرشد، الرياض.
- ٣٦ - شرح مختصر الروضة، لنجم الدين أبي الريبع سليمان بن عبد القوي بن عبد الكريم الطوفي، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسسة الرسالة.
- ٣٧ - إتحاف ذوي البصائر بشرح روضة الناظر في أصول الفقه، للدكتور عبد الكريم بن علي بن محمد النملة، دار العاصمة للنشر، الرياض.
- ٣٨ - حاشية التفحات على شرح الورقات، لأحمد بن عبد اللطيف الجاوي، بمطبعة مصطفى البابي حلبي وأولاده بمصر، سنة ١٣٥٧ هـ.
- ٣٩ - تشنيف المسامع بجمع الجواعيم للسبكي، للإمام بدر الدين محمد بن بيادر بن عبد الله الزركشي، تحقيق: د. عبد الله ربيع د. سيد عبد العزيز، مؤسسة فرطبة.
- ٤٠ - الاعتصام، للعلامة المحقق الأصولي الإمام أبي إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد الشاطبي الغناطي، دار المعرفة، بيروت.
- ٤١ - نشر البند على مرافق السعود، لسيدي عبد الله بن إبراهيم العليوي الشنقيطي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٤٢ - تقرير القواعد وتحرير الفوائد، للإمام الحافظ زين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي، تحقيق: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن عفان، الخبر.
- ٤٣ - القواعد، للحافظ ابن رجب، دار المعرفة، بيروت، لبنان.
- ٤٤ - تحرير المقال فيما تصح نسبة للمujtهد من الأقوال، للدكتور عياض بن نامي السلمي، فهرسة مكتبة الفهد الوطنية، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٥ هـ.

- ٤٥ - شرح الكوكب المنير المسمى بمختصر التحرير في أصول الفقه، للعلامة محمد بن أحمد بن عبد العزيز بن علي الفتوحجي المعروف بابن النجار، تحقيق: د. محمد الزحيلي، د. نزير حماد، جامعة الملك عبد العزيز مركز البحث العلمي، دار إحياء التراث الإسلامي، مكة المكرمة.
- ٤٦ - حاشية البناني على شرح الجلال شمس الدين المحلي على متن جمع الجرامع، دار الفكر.
- ٤٧ - إماع العقول بروضة الأصول، لعبد القادر بن شيبة الحمد.
- ٤٨ - نثر الورود على مرافق السعود، للشيخ محمد أمين بن المختار الشنقيطي، تحقيق: د. محمد ولد سيدى ولد حبيب الشنقيطي، الناشر: محمد محمود الخضر القاضي، دار المنارة للنشر والتوزيع.
- ٤٩ - نيل السول على مرتقى الوصول، للعلامة محمد يحيى الولاتي، تحقيق: بابا محمد عبد الله محمد يحيى الولاتي، دار عالم الكتب، الرياض.
- ٥٠ - بيان المختصر شرح مختصر ابن الحاجب، لشمس الدين محمود بن عبد الرحمن بن أحمد الأصفهاني، تحقيق: د. محمد مظہر بقا، جامعة أم القرى، دار إحياء التراث الإسلامي، مكة المكرمة.
- ٥١ - السراج الوهاج في شرح المنهاج، للعلامة فخر الدين أحمد بن حسن بن يوسف الجاربدي، تحقيق: د. أكرم بن محمد بن حسين أوريقان، دار المراجعة الدولية للنشر.
- ٥٢ - شرح تبيح الفضول في اختصار المحسوب في الأصول، للإمام الكبير شهاب الدين أبو العباس أحمد بن إدريس القرافي، دار الفكر.
- ٥٣ - الأصول من علم الأصول، لمحمد بن صالح بن عثيمين، مؤسسة الرسالة، بيروت، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الثالثة، سنة ١٤٠٥ هـ.
- ٥٤ - الأشباه والنظائر، للإمام تاج الدين عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي السبكى، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، والشيخ علي محمد عوض، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٥٥ - تعليل الأحكام عرض وتحليل لطريقة التعليل وتطوراتها في عصور الاجتهد والتقليد، للأستاذ محمد مصطفى شلبي، دار النهضة العربية للطباعة، بيروت.
- ٥٦ - التخريج عند الفقهاء والأصوليين، دراسة نظرية، للدكتور يعقوب بن عبد الوهاب ابن حسين، مكتبة الرشد، الرياض.
- ٥٧ - منظومة في القواعد وشرحها، للشيخ محمد بن صالح بن عثيمين، مخطوطة.

### الحديث وشرحه:

- ١ - صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية، سنة ١٤١٤ هـ.

- ٢ - مختصر سنن أبي داود، للإمام عبد العظيم بن عبد القوي بن عبد الله أبو محمد المنذري مع شرح معلم السنن للخطابي، التهذيب لابن قيم الجوزية، تحقيق: محمد حامد الفقي، مكتبة السنة المحمدية، القاهرة، مكتبة ابن تيمية، القاهرة.
- ٣ - مصنف عبد الرزاق، للحافظ أبي بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي، توزيع المكتب الإسلامي.
- ٤ - السنن الكبرى، للإمام أبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي، تحقيق: د. عبد الغفار سليمان البنداري و د. سيد كسرى حسن، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٥ - السنن الكبرى، للإمام الحافظ أبي بكر أحمد بن الحسين بن علي البهقي، وفي ذيله الجوهر النقى لابن التركمانى، مع ترتيب فهرس د. يوسف عبد الرحمن المرعشلى، دار المعرفة، بيروت.
- ٦ - صحيح ابن خزيمة، تحقيق: محمد مصطفى الأعظمي، المكتب الإسلامي.
- ٧ - مسند، للإمام أبي بكر عبد الله بن محمد أبي شيبة، تحقيق: عادل بن يوسف الغراوى، أبو الفوارس أحمد فريد المزیدي، دار الوطن، الرياض.
- ٨ - المصنف في الأحاديث والأثار، للحافظ ابن أبي شيبة، تحقيق: سعيد محمد اللحام، دار الفكر للطباعة والنشر.
- ٩ - شعب الإيمان، للإمام أبي بكر البهقي، تحقيق: أبي صابر محمد سعيد بن بسيونى زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٠ - سنن الحافظ أبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني ابن ماجة، تصحيح: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية، مصر.
- ١١ - مسند أبي يعلى الموصلى، للإمام الحافظ أحمد بن على بن المثنى التميمي، تحقيق: حسين سليم أسد، دار المأمون للتراث، دمشق.
- ١٢ - (أ) صحيح الإمام محمد بن إسماعيل البخارى، دار إحياء التراث العربى.  
 (ب) بعنابة: أبو صهيب الكرمى، بيت الأفكار الدولية، الرياض.
- ١٣ - (أ) صحيح الإمام مسلم بن حجاج القشيري، بعنابة: أبو صهيب الكرمى بيت الأفكار الدولية، الرياض.  
 (ب) بتحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث الكتب العربية.
- ١٤ - سنن الدارمى، للإمام الحافظ عبد الله بن عبد الرحمن الرازى، تحقيق: فواز أحمد زمرلى، وخالد السبع العلمى، دار الكتاب العربى.
- ١٥ - المسند، للإمام أحمد بن حنبل مع فهرس الألبانى، المكتب الإسلامي.
- ١٦ - (أ) الجامع، للإمام أبي عيسى محمد بن عيسى الترمذى، تحقيق: د. بشار عواد معروف، دار الجليل، بيروت، دار الغرب الإسلامي.  
 (ب) تحقيق: أحمد بن محمد شاكر، دار الحديث الأزهر، القاهرة.

- ١٧ - (أ) سنن أبي داود للحافظ أبي داود سليمان بن أشعث السجستاني، مع فهرسة كمال يوسف الحوت، دار الجنان، بيروت.  
 (ب) دار ابن حزم للطباعة والنشر، بيروت، لبنان.
- ١٨ - البحر الزخار المعروف بمسند البزار، للحافظ الإمام أبي بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق العتكي البزار، تحقيق: د. محفوظ الرحمن زين الله، مؤسسة علوم القرآن، بيروت، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة.
- ١٩ - الفردوس بتأثير الخطاب، لأبي شجاع شيرويه بن شهر دار ابن شيروية الديلمي، بتحقيق: سعيد بن بسيونى زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢٠ - (أ) المعجم الأوسط، للحافظ أبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني، قسم التحقيق: بدار الحرمين، أبو معاذ طارق بن عوض الله بن محمد أبو الفضل عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني، من منشورات دار الحرمين بالقاهرة.  
 (ب) تحقيق: د. محمود الطحان، مكتبة المعارف، الرياض.
- ٢١ - المعجم الكبير، للحافظ الطبراني، تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي، دار إحياء التراث العربي.
- ٢٢ - مختصر استدراك الحافظ الذهبي على مستدرك أبي عبد الله الحاكم، للعلامة سراج الدين عمر بن علي بن أحمدالمعروف بابن الملقن، تحقيق: عبد الله بن حمد اللحيدان، دار العاصمة، الرياض.
- ٢٣ - المستدرك على الصحيحين، للإمام الحافظ أبي عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢٤ - جامع الأصول في أحاديث الرسول، للإمام مبارك بن محمد ابن الأثير الجزري، تحقيق: عبد القادر الأرناؤوط، دار الفكر للطباعة والنشر.
- ٢٥ - الجمع بين الصحيحين مع حذف السند والمكرر من بين، للعلامة أبي حفص عمر بن بدر الموصلي، تحقيق: صالح أحمد الشامي، المكتب الإسلامي.
- ٢٦ - الجمع بين الصحيحين، للإمام محمد بن فتوح الحميدي، تحقيق: د. علي حسين الباب، دار ابن حزم، دار الصميحي.
- ٢٧ - سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها، لمحمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي.
- ٢٨ - صحيح الجامع الصغير وزيادته (الفتح الكبير)، لمحمد ناصر الدين الألباني تحت إشراف زهير الشاويش، المكتب الإسلامي.
- ٢٩ - ضعيف الجامع الصغير، لمحمد ناصر الدين الألباني، تحت إشراف زهير الشاويش، المكتب الإسلامي.
- ٣٠ - سلسلة الأحاديث الضعيفة، للألباني، المكتب الإسلامي.

- ٣١ - الم الموضوعات، لابن الجوزي.
- (أ) تحقيق: توفيق حمدان، دار الكتب العلمية.
- (ب) تحقيق: د. نور الدين بن شكري بن علي بوساجيلار، مكتبة أصوات السلف، ومكتبة التدمرية، الرياض.
- ٣٢ - تمييز الطيب من الحديث فيما يدور على السنة الناس من الحديث، للإمام عبد الرحمن بن علي بن محمد بن عمر الشيباني الشافعى الأثري، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٣٣ - كشف الخفاء ومزيل اللباس عما اشتهر من الأحاديث على السنة الناس، للمفسر المحدث الشيخ إسماعيل بن محمد العجلوني، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٣٤ - الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة المعروفة بالموضوعات الكبرى، للعلامة نور الدين علي بن محمد سلطان الشهير بملأ علي قاري، تحقيق: محمد بن لطفي الصباغ، الطبعة الثانية، المكتب الإسلامي.
- ٣٥ - ذخيرة الحفاظ المخرج على حروف الألفاظ، للإمام الحافظ محمد بن طاهر المقدسي، تحقيق: د. عبد الرحمن بن عبد الجبار الفريوائي، دار السلف للنشر، الرياض.
- ٣٦ - الفتح السماوي بتخريج تفسير القاضي البيضاوى، لزين الدين عبد الرؤوف المناوى، تحقيق: أحمد مجتبى بن نذير، عالم السلفى، دار العاصمة، الرياض.
- ٣٧ - زوائد تاريخ بغداد على الكتب الستة، للدكتور خلدون الأحدب، دار القلم، دمشق.
- ٣٨ - مجمع البحرين في زوائد المغجمين، للحافظ نور الدين الهيثمي، تحقيق: عبد القدس بن محمد نزير، مكتبة الرشد، الرياض.
- ٣٩ - مصباح الرجاجة في زوائد ابن ماجه، للشهاب أحمد بن أبي بكر البوصيري، تحقيق: موسى محمد علي، د. عزت علي عطية، دار الكتب الحديثة، مصر.
- ٤٠ - بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث، للحافظ نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، تحقيق: مسعد عبد الحميد السعدنى، دار الطلائع للنشر، القاهرة.
- ٤١ - إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة، للإمام أحمد بن أبي بكر البوصيري، تحقيق: أبي عبد الرحمن عادل بن سعد أبي إسحاق السيد بن محمود بن إسماعيل، مكتبة الرشد، الرياض.
- ٤٢ - مجمع الروايات ومتبع الفوائد، للحافظ نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، مؤسسة المعارف، بيروت.
- ٤٣ - المقصد العلي في زوائد أبي يعلى الموصلى، للحافظ الهيثمي، تحقيق: سيد كسرى حسن، دار الكتب العلمية.

- ٤٤ - شرح السنة، لأبي محمد الحسين بن مسعود البغوي، تحقيق: الشيخ علي محمد معوض، الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٤٥ - سبل السلام شرح بلوغ المرام، الشيخ محمد بن إسماعيل الأمير اليمني الصنعاني، تحقيق: فواز أحمد زمرلي، إبراهيم محمد الجمل، دار الكتاب العربي.
- ٤٦ - الأربعون الصغرى المخرجة في أحوال عباد الله تعالى وأخلاقهم، للحافظ أبي بكر أحمد بن الحسين البهيفي، تحقيق: محمد نور بن محمد أمين المراغي، دار إحياء التراث الإسلامي، الدوحة، قطر.
- ٤٧ - عمل اليوم والليلة، للحافظ أبي بكر أحمد بن محمد الدينوري المعروف بابن نسي، تحقيق: بشير محمد عيون، مكتبة دار البيان، دمشق.
- ٤٨ - الفتوحات الربانية على الأذكار النبوية، لمحمد بن علان الصديقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٤٩ - (أ) الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار، للإمام محي الدين أبي زكريا يحيى بن شرف النووي، دار الكتب العلمية، بيروت.  
 (ب) تحقيق: أحمد عبد الله باجور، الدار المصرية اللبنانية.
- ٥٠ - الوابل الصيب ورافع الكلم الطيب، لشمس الدين ابن قيم الجوزية، تحقيق: بشير محمد عيون، مكتبة المؤيد.
- ٥١ - الأدب المفرد، للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، مؤسسة الكتب الثقافية.
- ٥٢ - إتحاف السادة المتدينين بشرح إحياء علوم الدين، للعلامة السيد محمد بن محمد الحسيني الزبيدي الشهير بمرتضى الزبيدي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٥٣ - إحياء علوم الدين، للإمام أبي حامد محمد الغزالى، مع حاشية: العراقي بتخريجه، دار الكتاب العربي.
- ٥٤ - عون الباري لحل أدلة صحيح البخاري شرح التجريد الصريح، للإمام أبي الطيب صديق حسن بن علي الحسيني القنوجي، طبع على نفقة الشيخ خليفة بن حمد آل ثاني أمير دولة قطر، سنة ١٤٠١ هـ.
- ٥٥ - (أ) فيض الباري على صحيح البخاري، للإمام المحدث الشيخ محمد أنور شاه الكشميري، مع حاشية: البدار الساري، للشيخ محمد بدر عالم الميرته، مكتبة حفانية بشاور، باكستان.  
 (ب) دار المعرفة، بيروت.
- ٥٦ - التوسيع شرح صحيح البخاري، للإمام جلال الدين السيوطي، تحقيق: رضوان جامع رضوان، مكتبة الرشد، الرياض، شركة الرياض.

- ٥٧ - إرشاد الساري على صحيح البخاري، لأبي العباس شهاب الدين أحمد القسطلاني، دار الفكر.
- ٥٨ - البخاري بشرح الكرماني، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٥٩ - عمدة القاري شرح البخاري، للشيخ الإمام بدر الدين أبي محمد محمود بن أحمد العيني، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٦٠ - فتح الباري بشرح صحيح البخاري، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي محب الدين الخطيب، دار الريان للتراث.
- ٦١ - فتح القدير شرح الجامع الصغير، للعلامة محمد عبد الرؤوف المناوي، دار إحياء السنة النبوية للطباعة والنشر والتوزيع.
- ٦٢ - التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، للإمام أبي عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر التمري، تحقيق: الأستاذ مصطفى بن أحمد العلوى، الأستاذ محمد عبد الكبير البكري، دار الحديث الحسينية، سنة ١٤٨٧هـ.
- ٦٣ - مرقة المفاتيح شرح مشكاة المصايح، للفقيه علي بن سلطان محمد القاري، مكتبة إمدادية ملتان، باكستان.
- ٦٤ - شرح الطبي لمشكاة المصايح، للإمام شرف الدين حسين بن محمد بن عبد الله الطبي، تحقيق: المفتى عبد الغفار، نعيم أشرف محب الله، شبير أحمد، بدیع السید اللحام، دار القرآن والعلوم الإسلامية، کراتشی، باکستان.
- ٦٥ - الديباج على صحيح مسلم، للحافظ جلال الدين عبد الرحمن أبي بكر السيوطي، تحقيق: أبو إسحاق الحويني الأثري، دار ابن عفان.
- ٦٦ - شرح صحيح مسلم، للإمام عبد الله الأبي المسمى: إكمال إكمال المعلم مع شرح السنوسي المسمى: مكمل إكمال المعلم، محمد بن محمد السنوسي، مكتبة طبرية، الرياض.
- ٦٧ - تكملة فتح الم لهم بشرح صحيح مسلم، للشيخ محمد تقى العثمانى، مكتبة دار العلوم، کراتشی، باکستان.
- ٦٨ - شرح الإمام يحيى بن شرف النووي على صحيح مسلم، الناشر: دار الريان للتراث، مصر.
- ٦٩ - المفهم لما أشكل تلخيص كتاب مسلم، للإمام الحافظ أبي العباس أحمد بن عمر بن إبراهيم القرطبي، تحقيق: محيي الدين ديب مستو، يوسف علي بدبوى، أحمد محمد السيد، محمود إبراهيم بزال، دار ابن كثير دمشق، دار الكلم الطيب، دمشق.
- ٧٠ - سنن ابن ماجة بشرح الإمام الحسن الحنفي السندي، تحقيق: الشيخ خليل مامون شيخا، دار المعرفة، بيروت لبنان.

- ٧١ - شرح ألفية السيوطي في الحديث لمحمد بن علي بن آدم بن موسى الأيتوري اللوليوي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، مكتبة العلم بجدة.
- ٧٢ - موارد الظمان إلى زوائد ابن حبان، للحافظ نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، تحقيق: محمد عبد الرزاق حمزة، دار الكتب العلمية، بيروت.

### أسماء الرجال والتاريخ:

- ١ - الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة: للإمام محمد بن أحمد عثمان الذهبي، مراجعة: لجنة من العلماء بإشراف الناشر، دار الكتب العلمية.
- ٢ - ذيل الكاشف، للحافظ أبي زرعة أحمد بن عبد الكريم العراقي، تحقيق: بوران الصناوي، دار الكتب العلمية.
- ٣ - كتاب الثقات، للإمام الحافظ محمد بن حبان بن أحمد التميمي البستي، دار الفكر.
- ٤ - تقريب التهذيب، للإمام حافظ ابن حجر العسقلاني، تحقيق: عبد الوهاب عبد الطيف، دار المعرفة، بيروت.
- ٥ - تهذيب الكمال في أسماء الرجال، للحافظ جمال الدين أبي الحجاج يوسف المزي، تحقيق: د. بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة.
- ٦ - طبقات الشافعية الكبرى، لتابع الدين أبي نصر عبد الوهاب بن على بن عبد الكافي السبكي، تحقيق: د. عبد الفتاح محمد الحلوى، محمود محمد الطناحي، هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان.
- ٧ - ذيل على طبقات الحنابلة، للحافظ عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي، دار المعرفة، بيروت.
- ٨ - المدخل المفصل إلى فقه الإمام أحمد وتخريجات الأصحاب، لبكر بن عبد الله أبو زيد، دار العاصمة للنشر والتوزيع.
- ٩ - تهذيب التهذيب، للحافظ أحمد بن على بن حجر العسقلاني، مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند، حيدر آباد، دكن.
- ١٠ - الكامل في ضعفاء الرجال، للإمام أبي أحمد عبد الله بن عدي الجرجاني، تحقيق: د. سهيل زكار، يحيى مختار غزاوي، الطبعة الثالثة، دار الفكر للطباعة والنشر.
- ١١ - تهذيب الأسماء واللغات، للإمام أبي زكريا يحيى بن شرف النووي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٢ - تاريخ بغداد أو مدينة السلام، للإمام الحافظ أبي بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي، دار الكتب العلمية، بيروت.

- ١٣ - مختصر تاريخ دمشق لابن عساكر، للإمام محمد بن مكرم المعروف بابن منظور، تحقيق: رياض عبد الحميد مراد، روحية النحاس، محمد مطبع الحافظ، دار الفكر.
- ١٤ - أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار، لأبي الوليد محمد بن عبد الله بن أحمد الأزرقي، تحقيق: رشدي الصالح ملحس، الطبعة الرابعة، مطابع دار الثقافة، مكة المكرمة.
- ١٥ - ذكر أخبار أصبهان، للحافظ أبي نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، دار الكتاب الإسلامي.
- ١٦ - التاريخ الكبير، للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، تحت مراقبة: د. محمد عبد المعيد خان، دار الفكر.
- ١٧ - تاريخ خليفة بن خياط، تحقيق: د. أكرم ضياء العمري، دار طيبة للنشر، الرياض.
- ١٨ - كتاب الضعفاء الكبير، للحافظ أبي جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حماد العقيلي المكي، تحقيق: د. عبد المعطي أمين قلعجي، دار الكتب العلمية.
- ١٩ - الأعلام قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، لخير الدين الزركلي، دار العلم للملايين، بيروت.
- ٢٠ - المغني في الضعفاء، للإمام الحافظ شمس الدين محمد بن أبى عثمان الذهبي، كتبه: نور الدين عتر، دار إحياء التراث الإسلامي، قطر.
- ٢١ - الإكمال في ذكر من له رواية في مسند أبى حمود سوى من ذكر في تهذيب الكمال، للحافظ أبى المحاسن محمد بن علي بن حسن بن حمزة الحسيني الدمشقى مع استدراكات لأبى زرعة العراقي، والهيثمى، وابن مجد، تحقيق: عبد الله سرور بن فتح محمد، دار اللواء للنشر والتوزيع، الرياض.
- ٢٢ - لسان الميزان، للإمام الحافظ شهاب الدين أبى علي بن حجر العسقلانى، دار الفكر.
- ٢٣ - ميزان الاعتلال في نقد الرجال، لأبى عبد الله محمد بن أبى عثمان الذهبي، تحقيق: علي محمد البحاوى، دار الفكر.
- ٢٤ - سير أعلام النبلاء، للإمام شمس الدين الذهبي، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، وحسين الأسد، مؤسسة الرسالة.
- ٢٥ - تذكرة الحفاظ، للإمام شمس الدين الذهبي، دار الكتب العلمية، تصحيح: تحت إعانته وزارة المعارف للحكومة العالية الهندية، سنة ١٣٧٤ هـ.
- ٢٦ - كتاب الجرح والتعديل، للإمام الحافظ أبى محمد عبد الرحمن بن أبى حاتم محمد بن إدريس بن المنذر التميمي الرازي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢٧ - الطبقات الكبرى، لأحمد بن سعد بن منيع الهاشمي المعروف بابن سعد، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت.

- ٢٨ - (أ) الإصابة في تمييز الصحابة، للإمام الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق: الشيخ عادل عبد الموجود والشيخ علي محمد معرض، مكتبة دار البارز، عباس أحمد البارز، مكة المكرمة.
- (ب) مع حاشية استيعاب في معرفة الأصحاب، لابن عبد البر النمري، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٢٩ - حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، للحافظ أبي نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، دار الكتاب العربي.
- ٣٠ - تعجيز المتنفعة بزواجهن رجال الأئمة الأربع، للإمام الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، دار الكتاب العربي.

### **مصطلح الحديث :**

- ١ - قواعد التحديد من فنون مصطلاح الحديث، لمحمد جمال الدين القاسمي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢ - الوسيط في علوم ومصطلح الحديث، للدكتور الشيخ محمد بن محمد أبو شهبه، عالم المعرفة للنشر، جدة.
- ٣ - تيسير مصطلح الحديث، للدكتور محمود الطحان، مكتبة المعارف، الرياض.
- ٤ - النكت على مقدمة ابن الصلاح، للإمام بدر الدين أبي عبد الله محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي، تحقيق: د. زين العابدين بن محمد بن فريج، مكتبة أضواء السلف.
- ٥ - أمثال الحديث، للقاضي أبي محمد الحسن الرامهزمي، تحقيق: د. عبد العلي عبد الحميد الأعظمي، الدار السلفية، بومباي، الهند.
- ٦ - حجية السنة، للعلامة د. عبد الغني عبد الخالق، المعهد العالمي للفكر الإسلامي.
- ٧ - تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس، للإمام أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق: د. عبد الغفار سليمان البنداوي، الأستاذ محمد أحمد عبد العزيز، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٨ - إتحاف ذوي الرسوخ عن رمي بالتدليس من الشيوخ، لفضيلة الشيخ حماد بن محمد الانصاري، مكتبة المعلا، الكويت.
- ٩ - التدليس في الحديث، للدكتور مسفر بن عزم الله الدمعي.
- ١٠ - التبيين لأسماء المدلسين، لسبط بن العجمي الشافعي، تحقيق: يحيى شفيق، دار الكتب العلمية.
- ١١ - أنسى المطالب في أحاديث مختلفة المراتب، للشيخ محمد بن السيد درويش الحوت، دار إحياء التراث الإسلامي، بدولة قطر.

- ١٢ - العلل المتناهية في الأحاديث الواهية، للإمام أبي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي، تحقيق: الشيخ خليل هراس، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٣ - تلخيص العلل المتناهية، للإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: أبو تميم ياسر بن إبراهيم بن محمد، مكتبة الرشد، الرياض، شركة الرياض للنشر والتوزيع.
- ١٤ - نظرات فقهية في أمثال الحديث مع تقدمة في علوم الحديث، للدكتور عبد المجيد محمود عبد المجيد، مكتبة البيان الطائف.
- ١٥ - من روى عن أبيه عن جده، للشيخ زين أبي العدل قاسم بن قططويغا، تحقيق: د. باسم فيصل الجوابرة، مكتبة الملاع، الكويت.
- ١٦ - دراسات في الجرح والتعديل، للدكتور محمد ضياء الرحمن الأعظمي، مكتبة الغرباء الأثرية، المدينة المنورة.
- ١٧ - مباحث في علم الجرح والتعديل، لقاسم علي سعد، دار البشائر الإسلامية.
- ١٨ - شفاء العليل بالفاظ وقواعد الجرح والتعديل، لأبي الحسن مصطفى بن إسماعيل، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، مكتبة العلم بجدة.
- ١٩ - الرفع والتمكيل، للإمام أبي الحسنات محمد عبد الحي اللكتني، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، مكتبة المطبوعات الإسلامية بحلب.
- ٢٠ - ابن عدي ومنهجه في كتاب الكامل في ضعفاء الرجال، للدكتور زهير عثمان علي نور، مكتبة الرشد، الرياض، شركة الرياض.

### **كتب السيرة:**

- ١ - سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد، للإمام محمد بن يوسف الصالحي الشامي، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلمية.
- ٢ - شرح العلامة محمد عبد الباقى الزرقانى على المawahب اللدنية مع حاشية زاد المعاد، لابن القيم، دار المعرفة، بيروت.
- ٣ - المawahب اللدنية بالمنح المحمدية، للعلامة أحمد بن محمد القسطلاني، تحقيق: صالح أحمد الشامي، المكتب الإسلامي.
- ٤ - شرح الشفا للقاضي عياض، للإمام الهمام ناصر السنة وقائم البدعة، الملا على القاري، دار الكتب العلمية.
- ٥ - نسيم الرياض في شرح الشفا، للعلامة أحمد شهاب الدين الخفاجي، المكتبة السلفية، المدينة المنورة.
- ٦ - زاد المعاد في هدي خير العباد، للإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر المعروف بابن القيم الجوزية، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، وعبد القادر الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ومكتبة المنار الإسلامية.

## فهرس المُؤْتَمَرات

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                   |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥      | تقرير بقلم الشيخ عائض بن عبد الله القرني                                                                                                                                  |
| ٧      | تقرير بقلم الشيخ د. عبد الرحمن الصالح محمود                                                                                                                               |
| ١٠     | تقرير بقلم سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز                                                                                                                                  |
| ١١     | تمهيد يشمل ثلاث منظومات                                                                                                                                                   |
| ٢١     | مقدمة التحقيق                                                                                                                                                             |
| ٢٧     | مقدمة المؤلف                                                                                                                                                              |
| ٢٧     | منزلة العلم بأسماء الله وصفاته من الدين                                                                                                                                   |
| ٢٩     | سبب تأليف هذا الكتاب                                                                                                                                                      |
| ٣١     | ملحق المقدمة: ملخص المقدمة                                                                                                                                                |
| ٣١     | أنواع التوحيد                                                                                                                                                             |
| ٣٤     | دعاء المسألة ودعاء العبادة، والفرق بينهما وأيهما أفضل                                                                                                                     |
| ٤٥     | الفصل الأول: قواعد في أسماء الله تعالى                                                                                                                                    |
| ٤٥     | القاعدة الأولى: أسماء الله كلها حسنة وأمثلة توضح ذلك                                                                                                                      |
| ٤٧     | الحسن في أسماء الله باعتبار كل اسم على انفراده وباعتبار جمعه إلى غيره ..                                                                                                  |
| ٤٩     | ملحق القاعدة الأولى:                                                                                                                                                      |
| ٤٩     | تفصيل القول في كلام المؤلف (لا احتمالاً ولا تقديرأ)                                                                                                                       |
| ٥٢     | الأسماء المقترنة                                                                                                                                                          |
| ٦١     | القاعدة الثانية: أسماء الله تعالى أعلام باعتبار دلالتها على الذات، وأوصاف باعتبار دلالتها على المعاني، وهي مترادة باعتبار الدلالة الأولى، متباعدة باعتبار الدلالة الثانية |
| ٦٣     | ضلال من سلبوا أسماء الله معانيها، وبطidan تعليهم بالسمع والعقل                                                                                                            |
| ٦٦     | الدھر ليس من أسماء الله تعالى                                                                                                                                             |
| ٦٧     | ملحق القاعدة الثانية:                                                                                                                                                     |
| ٦٨     | الفرق بين الاسم والصفة                                                                                                                                                    |

| الموضوع                                                                                                                                 | الصفحة |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| تقرير أن الأسماء أعلام وأوصاف                                                                                                           | ٧٠     |
| معاني الذات                                                                                                                             | ٧٣     |
| حججة المعطلة والرد عليها                                                                                                                | ٧٧     |
| الدهر                                                                                                                                   | ٨٠     |
| القاعدة الثالثة: أسماء الله إن دلت على وصف متعد تضمنت الاسم والصفة والحكم، وإن دلت على وصف غير متعد تضمنت الاسم والصفة، وأنثلة توضح ذلك | ٨٧     |
| ملحق القاعدة الثالثة:                                                                                                                   | ٨٩     |
| الفرق بين المتدعي واللازم                                                                                                               | ٩١     |
| تفصيل القاعدة التي ذكرها المؤلف                                                                                                         | ٩٠     |
| القاعدة الرابعة: دلالة الأسماء على الذات والصفات بالمطابقة والتضمن والالتزام، ومثال يوضح ذلك                                            | ٩٢     |
| دلالة الالتزام، ومثال يوضح ذلك                                                                                                          | ٩٢     |
| دلالة الالتزام مفيدة لطالب العلم                                                                                                        | ٩٢     |
| اللازم من قول الله ورسوله حق إذا صح كونه لازماً، ووجه ذلك                                                                               | ٩٣     |
| اللازم من قول غير الله ورسوله له ثلاث حالات وبيانها                                                                                     | ٩٣     |
| ملحق القاعدة الرابعة:                                                                                                                   | ٩٧     |
| دلالة المطابقة والتضمن والالتزام                                                                                                        | ١٠٢    |
| تعريف اللازم                                                                                                                            | ١٠٤    |
| هل لازم المذهب مذهب                                                                                                                     | ١١١    |
| حلول الحوادث في الذات الإلهية                                                                                                           | ١١٥    |
| القاعدة الخامسة: أسماء الله تعالى توقيفية يجب الوقوف فيها على ما جاء به الكتاب والسنة ووجه ذلك                                          | ١١٨    |
| ملحق القاعدة الخامسة:                                                                                                                   | ١٢٠    |
| القاعدة السادسة: أسماء الله تعالى غير محصرة بعدد معين ودليل ذلك الجواب عن قوله ﷺ: «إن الله تسعه وتسعين اسمًا من أحصاها دخل الجنة»       | ١٢٣    |
| سرد تسعه وتسعين اسمًا بالتبع من الكتاب والسنة                                                                                           | ١٢٦    |
| ملحق القاعدة السادسة                                                                                                                    | ١٢٩    |
| هل أسماء الله محصرة                                                                                                                     | ١٢٩    |
| تحقيق حديث: «أو استأثرت به في علم الغيب عندك»                                                                                           | ١٣٢    |

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٣٦ | معنى الإحصاء الوارد في الحديث .....                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٣٩ | طرق الحديث وسرد الأسماء .....                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٤٢ | تحقيق حديث: «إن الله هو المحسن» .....                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٤٤ | القاعدة السابعة: الإلحاد في أسماء الله وأنواعه وحكمه .....                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٤٨ | ملحق القاعدة السابعة: .....                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٤٨ | الرد على غلة الجهمية في نفيهم للأسماء .....                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٥٠ | حكم تسمية البشر بأسماء الله كحكيم وعلي .....                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٥٧ | حكم الإلحاد في بعض أنواعه .....                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١٦٠ | قواعد في الأسماء الحسنة إضافة على ما ذكر المؤلف .....                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٦١ | قواعد إضافية على ما ذكرها المؤلف .....                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١٦٩ | الفصل الثاني: قواعد في صفات الله تعالى .....                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | <b>القاعدة الأولى:</b> صفات الله تعالى كلها صفات كمال ودليل ذلك السمع والعقل<br>والفطرة وإذا كانت الصفة نقصاً لا كمال فيها فهي ممتنعة في حق الله تعالى،<br>وإذا كانت كاماً في حال ونقصاً في حال فإنها تجوز في الحال التي تكون<br>فيها كاماً وتمنع في الحال التي تكون فيها نقصاً، وأمثلة توضح ذلك ..... |
| ١٦٩ | إنكار قول بعض العوام: خان الله من يخن .....                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٧٦ | ملحق القاعدة الأولى: .....                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٧٧ | معنى المثل الأعلى .....                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٧٧ | قياس الأولوية .....                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٨٠ | تفسير المكر والكيد والخداع .....                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٨٢ | <b>القاعدة الثانية:</b> باب الصفات أوسع من باب الأسماء ووجه ذلك وأمثلة توضحه .....                                                                                                                                                                                                                     |
| ١٨٣ | <b>القاعدة الثالثة:</b> صفات الله تعالى قسمان ثبوتية وسلبية ومعنى كل منها .....                                                                                                                                                                                                                        |
| ١٨٦ | النبي ليس بكمال حتى يتضمن ما يدل على الكمال وأمثلة على ذلك .....                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٨٩ | ملحق القاعدة الثالثة: .....                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٨٩ | الصفات السلبية التي ذكرها ابن القيم .....                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٩٠ | تقسيم الصفات عند المتكلمين ومعنى الصفة السلبية عند الأشاعرة .....                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١٩١ | تحقيق بيتهن ذكرهما المؤلف .....                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | <b>القاعدة الرابعة:</b> الصفات الثبوتية صفات مدح وكمال ولهذا كان إخبار الله بها<br>عن نفسه أكثر من الصفات السلبية .....                                                                                                                                                                                |
| ١٩٥ | الأحوال التي تذكر فيها الصفات السلبية غالباً وأمثلة ذلك .....                                                                                                                                                                                                                                          |

|                                                                            |     |
|----------------------------------------------------------------------------|-----|
| القاعدة الخامسة: الصفات الثبوتية تنقسم إلى ذاتية وفعالية وتعريف كل منها    | ١٩٨ |
| وأمثلة توضح ذلك                                                            |     |
| قد تكون الصفة ذاتية فعلية باعتبارين، ومثال ذلك                             | ٢٠٠ |
| كل صفة تعلقت بمشيئته فإنها تابعة لحكمته                                    | ٢٠١ |
| القاعدة السادسة: يلزم في إثبات الصفات التخلّي عن التمثيل والتكييف          | ٢٠٢ |
| بطلاق التمثيل والتكييف بدلالة السمع والعقل                                 | ٢٠٣ |
| قول مالك في الأستواء، وكونه ميزاناً لجميع الصفات                           | ٢٠٨ |
| التحذير من التكييف وطرق الخلاص منه                                         | ٢٠٩ |
| ملحق القاعدة السادسة:                                                      | ٢٠٩ |
| القاعدة السابعة: صفات الله تعالى توثيقية لا مجال للعقل فيها لدلالة الكتاب  | ٢١١ |
| والسنة على ثبوت الصفة ثلاثة أوجه وبيانها                                   |     |
| الفصل الثالث: قواعد في أدلة الأسماء والصفات                                | ٢١٥ |
| القاعدة الأولى: أسماء الله وصفاته لا تثبت بغير الكتاب وال سنة              | ٢١٥ |
| أدلة على القاعدة من السمع والعقل                                           | ٢١٨ |
| ملحق القاعدة الأولى:                                                       | ٢٢٠ |
| القاعدة الثانية: الواجب في نصوص القرآن والسنة إجراؤها على ظاهرها، دليل     |     |
| ذلك السمع والعقل                                                           | ٢٢٣ |
| القاعدة الثالثة: ظواهر النصوص معلومة لنا باعتبار، ومجهلة لنا باعتبار، دليل |     |
| ذلك السمع والعقل                                                           | ٢٢٥ |
| بطلاق مذهب المفروضة الذين يفرضون علم معانى الصفات، وبراءة السلف            |     |
| من هذا المذهب                                                              | ٢٢٧ |
| تواتر النقل عن السلف إجمالاً وتفصيلاً بإثبات معانى نصوص الصفات             |     |
| وتفويض الكيفية إلى علم الله تعالى                                          | ٢٢٧ |
| قول شيخ الإسلام ابن تيمية في إبطال التفويض وأنه قدح في القرآن              |     |
| والأنبياء وسد لباب الهدى والبيان من جهتهم وفتح لباب من يعارضهم             |     |
| ويقول إن الهدى والبيان في طريقنا لا في طريق الأنبياء وأن قول أهل           |     |
| التفويض من شر أقوال أهل البدع والإلحاد                                     | ٢٢٨ |
| القاعدة الرابعة: ظاهر النصوص ما يتبادر منها إلى الذهن من المعانى           | ٢٢٩ |
| يختلف الظاهر بحسب السياق وما يضاف إليه الكلام، وأمثلة توضح ذلك             | ٢٢٩ |
| انقسم الناس في ظاهر النصوص ثلاثة أقسام وبيان كل قسم                        | ٢٣١ |

|     |                                                                                                                                            |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٣٣ | المذهب الصحيح والطريق القويم طريق السلف وبيان وجه ذلك                                                                                      |
| ٢٣٤ | بطلان قول من جعل ظاهر النصوص التشبيه، وشبيهه من ثلاثة أوجه                                                                                 |
| ٢٣٦ | بطلان قول أهل التعطيل من ستة أوجه                                                                                                          |
| ٢٤١ | لوازم خمسة باطلة تلزم على طريقة أهل التعطيل                                                                                                |
| ٢٤٤ | بعض أهل التعطيل يتناقض فيثبت بعض الصفات دون بعض                                                                                            |
| ٢٤٥ | يمكن إثبات ما نفوه بطرق عقلية أظهر وأبين من الطريق التي أثبتوا بها ما أثبتوه وبيان ذلك بالتمثيل                                            |
| ٢٤٥ | طريق الأشاعرة والماتريدية في أسماء الله وصفاته لا تندفع به شبه المعتزلة والجهمية وبيان ذلك من وجهين                                        |
| ٢٤٦ | لا مدفع لشبه المعتزلة والجهمية إلا بالرجوع لمذهب السلف                                                                                     |
| ٢٤٦ | (تنبيه): كل معطل مثل وكل مثل معطل وبيان ذلك                                                                                                |
| ٢٤٩ | الفصل الرابع: شبكات والجواب عنها                                                                                                           |
| ٢٤٩ | ادعى بعض أهل التأويل أن أهل السنة صرفاً بعض نصوص الصفات عن ظاهرها فجعلوها شبيهة في إلزام أهل السنة بموافقتهم على التأويل أو مذاهتهم        |
| ٢٤٩ | الجواب عن هذه الشبيهة من وجهين مجلل ومفصل وبيان ذلك                                                                                        |
| ٢٥٠ | بيان المفصل بذكر الأمثلة                                                                                                                   |
| ٢٥٠ | كذب الحكاية المسنوية إلى الإمام أحمد في أنه تأول في ثلاثة أشياء                                                                            |
| ٢٥١ | المثال الأول: «الحجر الأسود يمین الله في الأرض» والجواب عنه                                                                                |
| ٢٥٦ | المثال الثاني: «قلوب العباد بين أصابع الرحمن» والجواب عنه                                                                                  |
| ٢٥٨ | المثال الثالث: «إني أجد نفس الرحمن من قبل العين» والجواب عنه                                                                               |
| ٢٦٠ | المثال الرابع: قوله تعالى: «تَمَّ أَسْتَوِي إِلَى السَّكَّاء» والجواب عنه                                                                  |
| ٢٦١ | الفعل يضمن معنى يناسب الحرف المتعلق به ليلائم الكلام                                                                                       |
| ٢٦٣ | المثال الخامس والسادس: قوله تعالى: «وَتُوَمَّ مَعْكُرَ أَيْنَ مَا كُشِّمَ» وقوله: «إِلَّا هُوَ تَعْهِدُ أَيْنَ مَا كَاثِرًا» والجواب عنهما |
| ٢٦٤ | تفسير معية الله تعالى بما يقتضي الحلول والاختلاط باطل من وجوه                                                                              |
| ٢٦٥ | الحق أن الله تعالى مع خلقه معية تقضي أن يكون محيطاً بهم علماء وقدرة إلخ مع علوه على عرشه فوق جميع خلقه                                     |
| ٢٦٥ | المعية تختلف أحکامها بحسب الموارد وأمثلة تووضح ذلك                                                                                         |
| ٢٦٦ | المعية على كل قدير لا تقضي أن تكون ذات الرب مختلطة بالخلق                                                                                  |

|     |                                                                                                                                |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٦٦ | دليل ذلك في آياتي المجادلة والحادي                                                                                             |
| ٢٦٦ | وجه كون الله تعالى مع خلقه حقيقة وعلى عرشه حقيقة                                                                               |
| ٢٦٧ | نقل كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في الواسطية والخمية                                                                             |
|     | تفسير المعية بظاهرها على الحقيقة لا ينافق علو الله بذاته على عرشه وبيان                                                        |
| ٢٧٠ | ذلك من وجوه ثلاثة                                                                                                              |
| ٢٧٢ | وجه قول شيخ الإسلام ابن تيمية: إن الله من خلقه حقيقة وهو فوق عرشه حقيقة                                                        |
| ٢٧٣ | تنمية: انقسم الناس في معية الله تعالى لخلقه ثلاثة أقسام وبيانها                                                                |
|     | تنبيه: تفسير السلف لمعية الله تعالى بأنه معهم بعلمه لا يقتضي الاقتصر على                                                       |
| ٢٧٤ | العلم                                                                                                                          |
| ٢٧٤ | تنبيه آخر: علو الله تعالى ثابت بالكتاب والسنّة والعقل والفطرة والإجماع                                                         |
| ٢٧٤ | أدلة الكتاب وتتنوعها على إثبات علو الله تعالى                                                                                  |
|     | أدلة السنّة على ذلك بأنواعها القولية والفعلية والإقرارية في أحاديث تبلغ حد                                                     |
| ٢٧٤ | التواتر                                                                                                                        |
| ٢٧٥ | دلالة العقل على ذلك                                                                                                            |
| ٢٧٦ | تنبيه ثالث: تعقيب المؤلف على ما كتبه بعض الطلبة في معية الله تعالى                                                             |
|     | المؤلف يرى أن من زعم أن الله تعالى بذاته في كل مكان فهو كافر ضال إن                                                            |
| ٢٧٦ | اعتقده، وكاذب إن نقله عن سلف الأمة وأئمتها                                                                                     |
| ٢٧٧ | نبأ المؤلف من هذا القول وإنكاره إياه                                                                                           |
|     | كل كلمة تستلزم ما لا يليق بالله فهي باطلة يجب إنكارها على قائلها كائناً من                                                     |
| ٢٧٧ | كان وبأي لفظ كانت                                                                                                              |
| ٢٧٧ | كل كلام يوهم ولو عند بعض الناس ما لا يليق بالله فالواجب تجنبه                                                                  |
|     | المثال السابع والثامن: قوله تعالى: <b>﴿وَمَنْ أَرَبَّ إِلَيْهِ مِنْ حَتَّىٰ الْوَرَيدِ﴾</b> وقوله:                             |
| ٢٧٨ | <b>﴿وَمَنْ أَرَبَّ إِلَيْهِ مِنْكُمْ﴾</b> والجواب عنهما                                                                        |
| ٢٧٩ | لماذا أضاف الله تعالى قرب الملائكة إليه وهل لذلك نظير؟                                                                         |
|     | المثال التاسع والعشر: قوله تعالى: <b>﴿تَنْزِي رَأْبِينَا﴾</b> وقوله: <b>﴿وَلَقَنَعَ عَلَىٰ عَيْقَى﴾</b>                        |
| ٢٨١ | والجواب عنهما                                                                                                                  |
|     | المثال الحادي عشر: قوله تعالى: في الحديث القدسي: <b>«وَمَا يَزَالْ عَبْدِي</b>                                                 |
| ٢٨٤ | <b>يَتَقْرَبُ إِلَيَّ بِالنَّوْافِلِ حَتَّىٰ أَحْبَهُ»</b> والجواب عنه                                                         |
|     | المثال الثاني عشر: قوله <b>﴿إِنَّمَا يَرْوِيَهُ عَنِ اللَّهِ تَعَالَىٰ أَنَّهُ قَالَ: «مَنْ تَقْرَبَ مِنِّي</b>                |
| ٢٨٧ | <b>شَبَرًا تَقْرَبَتْ مِنْهُ ذِرَاعًا، ... إِنَّمَا يَرْوِيَهُ عَنِ اللَّهِ تَعَالَىٰ أَنَّهُ قَالَ: «مَنْ تَقْرَبَ مِنِّي</b> |

|                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
| ذهب بعض الناس إلى أن المراد بقوله: «أتىته هرولة» سرعة قبول الله واقباله                                                                                                                                                                                                | ٢٨٩ |
| على عبده .....<br>بيان أن إيقاء الحديث على ظاهر حقيقته أسلم وأليق بمذهب السلف .....<br>المثال الثالث عشر: قوله تعالى: «أَوْلَئِكَ يَرَوَا أَنَا خَلَقْتُهُمْ مِّمَّا عَيْلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَمْتُهُمْ»                                                               | ٢٩٢ |
| والجواب عنه .....<br>المثال الرابع عشر: قوله تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ يَأْمُرُونَكَ إِنَّمَا يَأْمُرُونَ اللَّهَ بِمَا فَوَقَ أَيْدِيهِمْ» .....<br>والجواب عنه .....<br>المثال الخامس عشر: قوله تعالى في الحديث القدسي: «إِنَّمَا أَنْزَلْنَا لِبَنَ آدَمَ مِنْ فِلْمِ | ٢٩٣ |
| تَعْدِنِي» .....<br>الحديث والجواب عنه .....<br>هذا الحديث من أكبر الحجاج الدامغة لأهل التأويل الذين يحرفون نصوص                                                                                                                                                       | ٢٩٧ |
| الصفات عن ظاهرها بلا دليل، وبيان وجه ذلك .....<br>الخاتمة                                                                                                                                                                                                              | ٢٩٨ |
| الفصل الخامس: الأشاعرة والرد على من افترى بهم، وحكم أهل التأويل .....<br>كيف يكون طريق الأشاعرة باطلًا وهم يمثلون اليوم ٩٥٪ من المسلمين<br>والجواب عنه، وكيف يكون باطلًا وقدوتهم أبو الحسن الأشعري والجواب                                                             | ٣٠٣ |
| عنه .....<br>المتأخرن الذين يتسبون إليه لم يقتدوا به على ما ينبغي .....<br>لأبي الحسن ثلث مراحل وبيانها .....<br>الصفات السبع التي يثبتها الأشعري .....<br>قول شيخ الإسلام ابن تيمية في الأشعرية .....<br>قول تلميذه ابن القيم فيه                                     | ٣٠٤ |
| قول محمد أمين الشنقيطي فيمن غلط من المتأخرن في الظاهر من آيات<br>الصفات وبيان ما يلزم على قولهم من الباطل وأنه من أكبر الصلاط وأعظم<br>الافتراء على الله                                                                                                               | ٣٠٦ |
| أبو الحسن الأشعري كان في آخر عمره على مذهب أهل السنة .....<br>مذهب الإنسان ما قاله أخيراً إذا صرخ بحصر قوله فيه                                                                                                                                                        | ٣٠٨ |
| وكيف يكون طريق الأشاعرة باطلًا وفيهم فلاان وفلان من العلماء المعروفين<br>بالنصيحة والجواب عنه .....<br>الحق لا يوزن بالرجال وإنما يوزن الرجال بالحق .....<br>لا تذكر أن لبعض العلماء المتباهين إلى الأشاعرة قدم صدق في الإسلام                                         | ٣٠٩ |

|     |                                                                                                                    |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣١٠ | ولا ننكر أن يكون لبعضهم نية حسنة فيما ذهب إليه ولكن هذا لا يكفي في<br>قولولهم حتى يواافق الشرع                     |
| ٣١٠ | هل يكفر أهل التأويل أو يفسرون والجواب عليه                                                                         |
| ٣١٠ | التكفير أو التفسيق ليس إلينا بل هو إلى الله ورسوله                                                                 |
| ٣١٠ | يجب قبل الحكم أن ينظر في أمرتين: أحدهما: دلالة الكتاب أو السنة عليه،<br>والثاني: انتباط الحكم على القائل أو الفاعل |
| ٣١١ | من أهم شروط التكفير أو التفسيق أن يكون عالماً بمخالفته التي أوجبت ذلك<br>ودليل ذلك                                 |
| ٣١٢ | من موانع الحكم بالتكفير أو التفسيق أن يقع ما يوجبهما بغیر إرادة منه ودليل<br>ذلك                                   |
| ٣١٢ | كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في هذه المسألة                                                                          |
| ٣١٣ | لا يلزم في كل من قال أو فعل ما يوجب الكفر أو الفسق أن يكون كافراً أو<br>فاسقاً                                     |
| ٣١٤ | من تبين له الحق فأصر على مخالفته استحق ما تقتضيه تلك المخالفة                                                      |
| ٣١٤ | على المؤمن أن يبني معتقده وعمله على الكتاب والسنة فيجعلهما إماماً                                                  |
|     | وجوب الحذر من أن يبني معتقده أو عمله على مذهب معين ثم يحاول صرف<br>النصوص إليه                                     |
| ٣١٥ | الناظر في مسائلك النافذ في هذا الباب يرى العجب العجاب                                                              |
| ٣١٥ | سؤال الله تعالى الحري بالإجابة                                                                                     |
| ٣١٦ | تعقيب معية الله تعالى لخلفه                                                                                        |
| ٣٢٥ | مراجعة الكتاب                                                                                                      |
| ٣٦١ | فهرس الموضوعات                                                                                                     |

## المؤلفة:

كاملة الكواري

قطر ص ب: ٨٠٦٥٠

فاكس: ٤٦٤٦٢٩٩

البريد الإلكتروني:

ALKUWRI@hotmail.com